
TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

33 

 

EKONOMI ISLAM MASA KINI: ANTARA REGULASI, GAYA 

HIDUP, DAN TEKNOLOGI SOSIAL 
 

Muhammad Hafiz Zohri 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani Yogyakarta 

E-Mail: hafizzohri48@gmail.com 

 

Hilalludin Hilalludin 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Madani Yogyakarta 

E-Mail: hilalluddin34@gmail.com 

 

 

Abstract 

This study addresses the significant transformation of Islamic economics over the last two 

decades, highlighting its expansion from a financial system free of usury to a broader socio-

economic phenomenon involving lifestyle, culture, and technological innovation. Unlike 

previous research that mainly focuses on formal Islamic finance institutions, this study 

examines the intersection of regulation, contemporary Muslim lifestyles, and social technology 

as key drivers shaping the current dynamics of Islamic economics. The motivation behind this 

research is to understand how these factors influence the authenticity and sustainability of 

Islamic economic practices amid globalization and digitalization. Using a qualitative approach 

through library research, this study critically reviews scholarly literature, regulatory 

documents, and social narratives to provide a comprehensive conceptual analysis. The findings 

reveal a complex interaction where regulatory frameworks often lag behind rapid societal 

changes, Muslim lifestyles sometimes emphasize symbolic consumption over substantive 

spiritual values, and technology presents both opportunities for inclusion and risks of 

commodifying religion. The study emphasizes the need for adaptive regulatory mechanisms 

grounded in maqashid shariah (objectives of Islamic law), enhanced digital literacy, and 

critical engagement with Muslim consumer culture. The policy implication is that Islamic 

economic development requires an integrative and interdisciplinary framework to ensure that 

economic activities truly reflect Islamic ethical principles and contribute to social justice, 

sustainability, and community welfare. 

 

Keywords: Islamic Economics, Maqashid Shariah, Muslim Lifestyle, Social Technology, Halal 

Economy 

 

 

A. Pendahuluan 

Ekonomi Islam sebagai sebuah sistem nilai dan praktik sosial-ekonomi telah mengalami 

transformasi signifikan dalam dua dekade terakhir. Tidak hanya hadir sebagai sistem keuangan 

alternatif yang bebas dari riba dan praktik eksploitatif, ekonomi Islam kini telah berkembang 

menjadi fenomena yang lebih luas, menyentuh aspek gaya hidup, budaya populer, dan inovasi 

teknologi. Fenomena ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam masa kini tidak lagi terbatas pada 

sektor formal seperti perbankan syariah atau zakat, tetapi menjelma menjadi sebuah ekosistem 

sosial yang kompleks, dinamis, dan multidimensional. Perkembangan ini tidak hanya terjadi di 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful
mailto:hafizzohri48@gmail.com
mailto:hilalluddin34@gmail.com


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

34 

 

negara-negara mayoritas Muslim seperti Indonesia, Malaysia, dan Arab Saudi, tetapi juga di 

negara-negara Barat, di mana munculnya komunitas Muslim yang aktif menciptakan ruang 

ekonomi syariah berbasis kebutuhan identitas religius mereka turut memperluas cakupan 

ekonomi Islam dalam konteks global.1 

Salah satu pendorong utama perkembangan ini adalah meningkatnya kesadaran 

masyarakat Muslim akan pentingnya menjalani kehidupan ekonomi yang sesuai dengan prinsip-

prinsip Islam. Masyarakat tidak lagi sekadar mencari produk atau layanan keuangan syariah, 

tetapi juga mengadopsi gaya hidup Muslim yang tercermin dalam pilihan busana syar’i, 

konsumsi produk halal, hingga pola interaksi sosial yang disebut sebagai “gaya hidup syariah”. 

Bersamaan dengan itu, hadir pula kemajuan teknologi digital yang memberi ruang baru bagi 

berkembangnya berbagai inovasi dalam ekonomi Islam. Fintech syariah, marketplace zakat dan 

wakaf, hingga aplikasi kencan halal menjadi contoh bagaimana teknologi sosial digunakan 

untuk memfasilitasi praktik-praktik ekonomi Islam yang lebih inklusif, cepat, dan mudah 

diakses oleh masyarakat luas. Realitas ini memperlihatkan bahwa ekonomi Islam telah 

bertransformasi menjadi sesuatu yang bukan hanya normatif, tetapi juga sangat kontekstual dan 

terintegrasi dengan dinamika masyarakat modern.2 

Namun, di balik perkembangan yang menjanjikan tersebut, terdapat sejumlah tantangan 

yang tidak dapat diabaikan. Salah satunya adalah persoalan regulasi dan standarisasi. Banyak 

produk dan layanan yang menggunakan label “syariah”, namun tidak sepenuhnya memenuhi 

prinsip-prinsip maqashid syariah secara substansial. Hal ini mengakibatkan kebingungan di 

kalangan konsumen Muslim serta membuka ruang bagi praktik komersialisasi agama yang 

bertentangan dengan semangat etika Islam.3 Di sisi lain, gaya hidup syariah yang tengah 

berkembang pun tak luput dari kritik. Beberapa kalangan menilai bahwa tren ini cenderung 

bersifat simbolik dan konsumtif, lebih menekankan pada tampilan dan citra religius ketimbang 

nilai dan substansi ajaran Islam. Fenomena ini menimbulkan pertanyaan serius mengenai 

otentisitas dan arah perkembangan ekonomi Islam ke depan: apakah pertumbuhannya 

mencerminkan visi Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin, atau justru menjadi bagian dari 

kapitalisme berbaju agama? 

Tantangan lainnya datang dari aspek teknologi sosial. Meskipun teknologi telah membuka 

 
1 Zahira Kafka Nafisa and others, ‘RELEVANSI KONSEP EKONOMI ISLAM DALAM ERA DIGITAL’, 

17.2 (2025). 
2 Andi Suhandi, ‘Strategi Fundraising Dan Program Pemberdayaan Masyarakat Untuk Meningkatkan 

Ekonomi Mustahik Pada Lembaga Filantropi Baznas Kabupaten Kuningan’, AB-JOIEC: Al-Bahjah Journal of 

Islamic Economics, 1.1 (2023), pp. 44–55, doi:10.61553/abjoiec.v1i1.22. 
3 Ahmad Syafi’i SJ, Studi Hukum Islam Interdisipliner: Madzhab Sunan Giri, 2019 

<https://www.academia.edu/47911266/Studi_Hukum_Interdisipliner_Mazhab_Sunan_Giri>. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

35 

 

jalan bagi inklusi keuangan syariah dan efisiensi distribusi zakat serta wakaf, penggunaan 

teknologi yang tidak diiringi literasi digital dan literasi keuangan yang memadai juga dapat 

menimbulkan kerentanan. Misalnya, maraknya penipuan berkedok investasi syariah digital, 

atau penyalahgunaan data pengguna dalam aplikasi Muslim yang tidak memiliki pengawasan 

otoritatif. Dalam konteks ini, interaksi antara regulasi formal, preferensi gaya hidup masyarakat, 

dan kehadiran teknologi digital menjadi sangat penting untuk dikaji secara kritis. Hubungan 

yang kompleks antara ketiganya akan menentukan apakah ekonomi Islam akan berkembang 

secara berkelanjutan atau justru mengalami penyimpangan dari tujuan utamanya.4 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk memahami dan 

menganalisis secara mendalam dinamika ekonomi Islam masa kini dengan pendekatan 

interdisipliner. Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengkaji peran regulasi dalam 

mengarahkan praktik ekonomi Islam agar tetap sesuai dengan prinsip-prinsip syariah yang 

autentik. Selain itu, penelitian ini juga berupaya menelaah bagaimana gaya hidup Muslim 

kontemporer, dengan segala bentuk ekspresinya, mempengaruhi perkembangan ekonomi 

syariah, baik dari sisi konsumsi maupun produksi. Tak kalah penting, penelitian ini bertujuan 

untuk mengeksplorasi peran teknologi sosial dalam memediasi berbagai aktivitas ekonomi 

Islam, serta menilai sejauh mana teknologi dapat berfungsi sebagai alat pemberdayaan atau 

justru menjadi instrumen komersialisasi simbolik semata. Melalui kajian ini, diharapkan akan 

lahir pemahaman yang lebih menyeluruh mengenai wajah ekonomi Islam masa kini, serta 

tawaran solusi atas problem-problem kontemporer yang mengitarinya. 

Perkembangan ekonomi Islam masa kini tidak lagi berdiri semata-mata sebagai sistem 

keuangan normatif berbasis syariah, tetapi telah meluas menjadi fenomena sosial yang 

kompleks, dipengaruhi oleh dinamika regulasi negara, perubahan gaya hidup umat Muslim, dan 

penetrasi teknologi digital dalam kehidupan sehari-hari. Untuk memahami kerangka realitas ini, 

diperlukan pijakan konseptual yang menggabungkan teori ekonomi Islam normatif dengan 

pendekatan sosiologis dan teknologi komunikasi modern. Kerangka konseptual ini dibangun 

untuk menuntun arah penelitian secara fokus, agar tidak keluar dari konteks tiga elemen utama: 

regulasi, gaya hidup, dan teknologi social.5 

Secara normatif, ekonomi Islam merujuk pada sistem ekonomi yang dibangun 

berdasarkan prinsip-prinsip syariah, yakni keadilan (al-‘adl), keseimbangan (al-tawazun), 

keterbukaan (al-sh transparency), dan kemaslahatan (al-maslahah). Teori Maqashid al-Syariah 

 
4 Mohammad Haikal and Sumardi Efendi, ‘Prinsip-Prinsip Hukum Ekonomi Syariah Dalam Undang-Undang 

Perbankan Syariah’, MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 13, 2024, pp. 26–39, 

doi:10.47498/maqasidi.v4i1.2988. 
5 Djawahir Hejazziey, ‘Politik Hukum Nasional Tentang Perbankan Syariah Di Indonesia’, 2010, p. 270. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

36 

 

sebagaimana dikembangkan oleh Imam al-Ghazali dan diperluas oleh Jasser Auda (2008) 

menjadi kerangka utama untuk menilai apakah sebuah praktik ekonomi sesuai dengan tujuan-

tujuan utama syariah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks ini, 

regulasi formal seperti fatwa DSN-MUI, Undang-Undang Perbankan Syariah, hingga sertifikasi 

halal merupakan instrumen struktural yang dirancang untuk memastikan bahwa praktik 

ekonomi tetap berada dalam jalur maqashid tersebut. Beberapa penelitian terdahulu 

menunjukkan bahwa meskipun regulasi telah tersedia, implementasinya sering kali tertinggal 

dari perkembangan pasar, sehingga muncul ketidaksesuaian antara substansi hukum Islam dan 

praktik ekonomi yang berkembang di masyarakat.6 

Pada sisi gaya hidup, teori konsumsi simbolik dari Baudrillard serta pendekatan sosiologi 

Islam kontemporer oleh Haenni dan Fischer sangat relevan untuk menjelaskan bagaimana 

ekonomi Islam hari ini berkembang bukan hanya karena kebutuhan finansial, tetapi juga karena 

pencarian identitas religius. Gaya hidup Muslim modern ditandai oleh tren busana Islami, 

konsumsi produk halal, wisata syariah, hingga aktivitas media sosial yang menampilkan 

kehidupan “islami” secara visual. Hal ini melahirkan pasar syariah yang besar namun juga 

problematis, karena tidak semua ekspresi gaya hidup ini mencerminkan nilai-nilai Islam secara 

substantif. Penelitian oleh Riza & Syahrul (2020) misalnya, menunjukkan bahwa meningkatnya 

konsumsi produk Islami di kalangan milenial Indonesia lebih didorong oleh pencitraan sosial 

daripada kesadaran spiritual. Dalam konteks ini, penting untuk membedakan antara otentisitas 

nilai dan simbolisasi agama dalam gaya hidup ekonomi Islam.7 

Adapun dalam aspek teknologi sosial, kerangka konseptual ini mengacu pada teori difusi 

inovasi dari Everett Rogers (2003), yang menjelaskan bagaimana inovasi termasuk inovasi 

berbasis agama menyebar dalam masyarakat melalui saluran komunikasi, waktu, dan struktur 

sosial. Dalam konteks ekonomi Islam, hadirnya fintech syariah, platform zakat digital, hingga 

aplikasi kencan halal merupakan bentuk adaptasi ajaran Islam dalam medium teknologi baru.8  

Di sisi lain, teori digital religion oleh Heidi Campbell memberikan pemahaman bahwa ruang 

digital tidak hanya menjadi saluran teknis, tetapi juga ruang negosiasi nilai-nilai keagamaan, 

otoritas, dan legitimasi sosial. Penelitian-penelitian terkini mengungkap bahwa meskipun 

teknologi sosial memperluas jangkauan akses terhadap layanan ekonomi syariah, ia juga 

 
6 Masfi Sya’fiatul Ummah, ‘PENGEMBANGAN MASYARAKAT MELALUI PROGRAM ZAKAT 

COMMUNITY DEVELOPMENT BAZNAS KOTA YOGYAKARTA (TINJAUAN MAQĀṢID ASY-

SYARĪʻAH)’, Sustainability (Switzerland), 11.1 (2019), pp. 1–14. 
7 Keunggulan Sistem, Dan Produk, and Pembiayaan Musyarakah, ‘Fakultas Ekonomi Dan Bisnis Islam’, 

5.0355 (2014), pp. 18–20. 
8 Stid Al Hadid, ‘STRATEGI DIFUSI INOVASI GAGASAN KEMANDIRIAN DALAM 

PEMBERDAYAAN EKONOMI’, 6.2 (2024), pp. 341–68, doi:10.55372/inteleksiajpid.v6i2.339. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

37 

 

membawa tantangan baru seperti misinformasi agama, penyalahgunaan data pribadi, dan 

munculnya aktor non-otoritatif yang mengklaim otoritas keagamaan.9 

Dengan menggabungkan ketiga fondasi teoritis di atas maqashid syariah sebagai dimensi 

normatif, gaya hidup sebagai ekspresi sosial, dan teknologi sosial sebagai medium transformasi 

maka kerangka konseptual ini digunakan untuk membatasi dan mengarahkan penelitian agar 

tetap fokus pada persoalan inti.10 Penelitian ini tidak akan terjebak hanya pada aspek keuangan 

syariah teknis semata, tetapi juga akan menganalisis bagaimana praktik ekonomi Islam 

berlangsung di ruang sosial yang lebih luas, dipengaruhi oleh preferensi gaya hidup, tekanan 

pasar, dan kemajuan teknologi. Dengan demikian, kerangka ini tidak hanya menjamin 

keterpaduan konsep dalam penelitian, tetapi juga menjadi dasar untuk mengevaluasi apakah 

praktik ekonomi Islam saat ini benar-benar membawa maslahat atau sekadar menjadi bagian 

dari tren pasar berbasis simbolisme agama. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research), yang bertujuan untuk memahami secara mendalam dinamika ekonomi Islam masa 

kini dari perspektif teoritis dan konseptual (Dwi Astuti, 2024). Pendekatan ini dipilih karena 

topik yang diangkat bersifat multidimensi melibatkan aspek regulasi, budaya gaya hidup 

Muslim, dan perkembangan teknologi social yang tidak dapat dijelaskan secara kuantitatif 

semata, tetapi memerlukan penelaahan kritis terhadap literatur ilmiah, dokumen regulatif, serta 

narasi sosial yang berkembang. Penelitian ini mengkaji buku-buku referensi utama ekonomi 

Islam, jurnal ilmiah nasional dan internasional, laporan lembaga keuangan syariah, dokumen 

kebijakan (fatwa DSN-MUI, UU Perbankan Syariah, dsb.), serta sumber sekunder seperti 

artikel media daring dan laporan riset industri halal.11 

Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan analisis isi (content analysis), yaitu 

menafsirkan makna dan kecenderungan wacana yang muncul dari berbagai sumber pustaka 

yang relevan. Peneliti menelaah keterkaitan antara teori ekonomi Islam normatif dengan praktik 

 
9 Ach. Agil Dzikrullah and Uswatun Chasanah, ‘Optimalisasi Peran Koperasi Dalam Mendukung Umkm: 

Meningkatkan Akses Modal, Penguasaan Teknologi, Dan Ekspansi Pasar’, INVESTI : Jurnal Investasi Islam, 5.1 

(2024), pp. 648–68, doi:10.32806/ivi.v5i1.205. 
10 Masfi Sya’fiatul Ummah, ‘EKOSENTRISME ISLAM DALAM PERSPEKTIF MAQĀṢID AL-

SYARĪ‘AH’, Sustainability (Switzerland), 11.1 (2019), pp. 1–14 

<http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.r

esearchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI>. 
11 S N Putri, ‘… Ekspor, Investasi Asing Dan Jumlah Uang Beredar Terhadap Pertumbuhan Ekonomi Di 

Indonesia Dalam Era Pandemi Covid-19 Menurut Perspektif Ekonomi Islam’, 2022 

<http://repository.radenintan.ac.id/18161/%0Ahttp://repository.radenintan.ac.id/18161/1/PERPUS PUSAT BAB 1 

DAN 2.pdf>. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

38 

 

kontemporer yang berkembang di masyarakat, serta mengidentifikasi pola atau ketimpangan 

antara nilai ideal dan realitas implementasi. Melalui pendekatan ini, penelitian berupaya 

membangun argumentasi yang kuat dan kontekstual mengenai wajah ekonomi Islam saat ini, 

serta menyusun sintesis konseptual yang dapat menjadi rujukan bagi penelitian lanjutan dan 

pengembangan kebijakan di masa depan. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, yakni 

dengan membandingkan data dari beragam literatur yang kredibel dan representatif.12 

C. Pembahasan dan Hasil Penelitian 

Dalam menghadapi transformasi zaman, ekonomi Islam mengalami pergeseran orientasi 

dari sistem normatif berbasis nilai menjadi fenomena sosial yang semakin pragmatis dan 

terfragmentasi. Pada dasarnya, ekonomi Islam dirancang untuk mencapai kemaslahatan umum 

(maslahah ‘ammah) melalui instrumen-instrumen yang berlandaskan nilai-nilai syariah seperti 

keadilan, kejujuran, larangan riba, serta distribusi kekayaan yang merata. Namun, di tengah 

dinamika globalisasi dan kapitalisme modern, praktik ekonomi Islam mengalami tantangan 

besar dalam menjaga otentisitas dan relevansi nilai-nilai tersebut. Penelitian ini 

mengidentifikasi tiga pilar utama yang saling terkait dan menentukan arah ekonomi Islam masa 

kini: regulasi negara dan institusi, gaya hidup Muslim modern, serta pengaruh teknologi 

sosial.13 

Pertama, dari sisi regulasi, meskipun sudah banyak negara Muslim (termasuk Indonesia) 

memiliki kerangka hukum formal terkait perbankan syariah, lembaga keuangan mikro syariah 

(BMT), dan sertifikasi halal, banyak aturan tersebut masih bersifat responsif, tidak antisipatif. 

Regulasi kerap tertinggal dari laju inovasi ekonomi digital yang berkembang pesat. Misalnya, 

fatwa-fatwa keuangan syariah dari DSN-MUI sering kali hadir setelah praktik sudah tersebar 

luas, bukan sebagai panduan awal 14. Hal ini memunculkan celah praktik ekonomi Islam yang 

legal secara formal, namun minim substansi nilai Islam. Penelitian oleh Ascarya (2007) 

menunjukkan bahwa mayoritas produk bank syariah di Indonesia masih meniru struktur bank 

konvensional dan hanya memodifikasi akad, bukan prinsip. Akibatnya, orientasi profit tetap 

dominan dibanding prinsip keadilan sosial dan keseimbangan distribusi. Maka, diperlukan 

 
12 Diana Farida Chandrawati and others, ‘Peranan Hukum Dalam Pembangunan Ekonomi Di Indonesia Dari 

Perspektif Hukum Ekonomi Pembangunan Berdasarkan Pasal 33 Undang-Undang Dasar 1945’, 4 (2024), pp. 

5371–86. 
13 Fakultas Dakwah and others, ‘Pola Promosi Bank Konvensional Setelah Berubah Menjadi Bank Syariah’, 

2021. 
14 Ika Atikah, ‘PENGUATAN HUKUM BAITUL MAAL WAT TAMWIL (BMT) SEBAGAI LEMBAGA 

KEUANGAN MIKRO BERBASIS NILAI-NILAI ISLAMI DALAM MENSEJAHTERAKAN MASYARAKAT’, 

Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 10.2 (2018), pp. 1–27. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

39 

 

pergeseran dari regulasi yang bersifat teknis menjadi regulasi berbasis maqashid syariah agar 

bisa mengawal arah ekonomi Islam secara holistik.15 

Kedua, gaya hidup Muslim saat ini telah membentuk wajah baru ekonomi Islam. 

Munculnya “Muslim middle class” di kota-kota besar telah melahirkan fenomena gaya hidup 

Islami yang tidak selalu mencerminkan kedalaman religiusitas, tetapi lebih sebagai ekspresi 

identitas dan kelas sosial. Tren konsumsi produk halal, hijrah, busana syar’i, hingga travel 

umrah milenial menunjukkan bahwa agama mulai diasosiasikan dengan gaya hidup populer. 

Haenni (2005) dan Fischer (2008) menggambarkan fenomena ini sebagai "Islam yang 

dikomodifikasi", yakni saat simbol-simbol agama digunakan untuk membangun pasar baru, 

bukan sebagai sarana mendekatkan diri kepada Tuhan. Penelitian Riza dan Syahrul (2020) juga 

menyebutkan bahwa konsumen Muslim generasi muda lebih memilih produk Islami karena 

“branding Islami”-nya ketimbang memahami filosofi ekonomi syariah di balik produk tersebut. 

Hal ini memunculkan paradoks: di satu sisi terdapat peningkatan permintaan terhadap produk-

produk syariah, namun di sisi lain terjadi penyempitan makna nilai-nilai Islam ke dalam ranah 

estetika dan simbolik.16 

Ketiga, transformasi teknologi sosial telah memperluas jangkauan dan akses terhadap 

praktik ekonomi Islam, namun sekaligus membawa tantangan baru. Fintech syariah, platform 

wakaf digital, zakat online, hingga aplikasi kencan halal merupakan contoh bagaimana 

teknologi mendisrupsi praktik sosial dan keagamaan umat Islam. Teori diffusion of innovations 

oleh Rogers (2003) menjelaskan bahwa teknologi diterima dalam masyarakat tergantung pada 

nilai fungsional dan sosial yang dirasakannya. Namun, dalam konteks keagamaan, seperti 

dijelaskan Campbell (2012) melalui konsep digital religion, teknologi tidak netral. Ia bisa 

menjadi alat penyebaran nilai Islam, namun juga berpotensi menciptakan ilusi kesalehan. 

Banyak aplikasi Islami justru lebih fokus pada gamifikasi ibadah (poin shalat, sedekah digital, 

dsb.) tanpa membangun kesadaran sosial yang lebih dalam. Penelitian Setiawan (2022) 

memperlihatkan bahwa narasi-narasi keagamaan di media sosial sering kali reduktif, populis, 

dan berorientasi pasar.17 

Dengan melihat ketiga variabel tersebut secara simultan, peneliti menyimpulkan bahwa 

ekonomi Islam saat ini tidak sedang berada di jalur tunggal menuju keadilan sosial, tetapi 

berjalan di antara tarik-menarik antara nilai, pasar, dan teknologi. Regulasi yang lemah, gaya 

 
15 Artikel Jurnal and others, ‘Improving Lecturer Competence to Encourage Innovation and Creativity in 

Learning Article Ready for Publication [ Peuradeun ] Submission Acknowledgement’, 2024. 
16 Putri. 
17 Een Mardiani, ‘Analisis Perbandingan Pemikiran Ekonomi Islam Tentang Uang, Harga Dan Pasar 

(Telaah Dari Al-Ghazali Dan Ibnu Taimiyah)’, Skripsi, 2021, pp. 1–110. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

40 

 

hidup yang permisif, dan teknologi yang bergerak lebih cepat dari lembaga formal membuat 

praktik ekonomi Islam sering kali kehilangan arah moralnya.18 Oleh karena itu, peneliti 

mengusulkan perlunya revitalisasi nilai-nilai Islam dalam bentuk pendekatan maqashidiyah 

(berbasis tujuan) yang bisa menjembatani antara regulasi negara, kebutuhan sosial masyarakat 

urban Muslim, dan kemajuan teknologi. Tanpa integrasi dari ketiga aspek tersebut, ekonomi 

Islam berisiko menjadi sekadar label yang populer, namun kehilangan ruhnya.19 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa perkembangan ekonomi Islam saat ini berjalan 

dalam spektrum yang luas dan kompleks, di mana regulasi formal, gaya hidup Muslim modern, 

dan penetrasi teknologi sosial saling berinteraksi dan memengaruhi arah serta substansi 

ekonomi syariah. Implikasi kebijakan yang dapat ditarik adalah pentingnya merumuskan 

kebijakan publik yang tidak hanya bersifat normatif dan legalistik, tetapi juga bersifat etis, 

partisipatif, dan adaptif terhadap perubahan sosial. Negara dan otoritas keuangan syariah perlu 

menyusun kebijakan yang berorientasi pada maqashid syariah sebagai fondasi, sehingga 

instrumen-instrumen ekonomi Islam tidak hanya sesuai hukum, tetapi juga sesuai tujuan 

keadilan sosial, keberlanjutan, dan kesejahteraan masyarakat.20  

Pertama, regulasi keuangan syariah perlu diperkuat melalui reformasi kebijakan yang 

responsif terhadap digitalisasi dan perkembangan gaya hidup Muslim urban. Pemerintah 

(terutama OJK, KNEKS, dan BI Syariah) perlu menyusun regulasi yang tidak hanya mengatur 

produk-produk keuangan, tetapi juga mengintegrasikan aspek edukasi dan perlindungan nilai 

syariah dari eksploitasi simbolik. Kedua, lembaga pendidikan dan ormas Islam seperti MUI, 

NU, dan Muhammadiyah perlu memperkuat literasi ekonomi Islam masyarakat, agar kesadaran 

konsumen tidak hanya berhenti pada simbol, tetapi juga memahami nilai dan filosofi Islam di 

balik produk dan layanan syariah. Ketiga, pengembang teknologi, pelaku startup fintech 

syariah, dan industri kreatif Muslim perlu didorong untuk mengembangkan platform digital 

Islami yang tidak hanya “halal secara tampilan”, tetapi juga adil secara konten dan bermuatan 

nilai etika.21  

 
18 Pengaruh Lokasi and others, ‘Pengaruh Lokasi Dan Harga Terhadap Omset Penjualan Di Restoran Plaza 

Pekanbaru Menurut Perspektif Ekonomi Syariah’, 2024. 
19 Lorenza LISA, ‘Pengaruh Ekspor, Penanaman Modal Dalam Negeri (PMDN) Dan Penanaman Modal 

Asing (PMA) Terhadap Pertumbuhan Ekonomi Di Indonesia Tahun 2008-2019 Dalam Perspektif Ekonomi Islam’, 

Skripsi, (tidak dipublikasikan), 2022, p. UIN Raden Intan Lampung 

<http://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/17929>. 
20 Majirmi, ‘ANALISIS PERKEMBANGAN PENELITIAN KINERJA PERBANKAN SYARIAH DI 

INDONESIA: MAJRIMI FAKULTAS EKONOMI DAN BISNIS ISLAM UNIVERSITAS ISLAM NEGERI AR-

RANIRY BANDA ACEH 2022 M / 1444 H’, 2022. 
21 AAN ANSORI, ‘Digitalisasi Ekonomi Syariah’, ISLAMICONOMIC: Jurnal Ekonomi Islam, 7.1 (2016), 

pp. 1–18, doi:10.32678/ijei.v7i1.33. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

41 

 

Rekomendasi penting juga ditujukan kepada para akademisi dan peneliti untuk terus 

mengembangkan pendekatan interdisipliner dalam studi ekonomi Islam kontemporer, terutama 

dengan melibatkan perspektif sosiologi, teknologi, dan budaya. Peneliti perlu aktif mengkritisi 

praktik ekonomi Islam yang terlalu formalis dan komersialis, serta menawarkan model-model 

alternatif berbasis komunitas (community-based Islamic economy).22 Terakhir, kepada pembuat 

kebijakan daerah (khususnya di wilayah dengan basis pesantren atau komunitas Muslim yang 

kuat), direkomendasikan untuk mengintegrasikan kebijakan ekonomi kreatif berbasis syariah 

dengan dukungan regulatif dan insentif yang memadai, agar ekonomi Islam tumbuh dari bawah 

(bottom-up) dengan akar sosial yang kuat. Dengan sinergi antara regulasi yang visioner, 

kesadaran gaya hidup Islami yang reflektif, dan penggunaan teknologi yang etis, ekonomi Islam 

diharapkan tidak hanya berkembang secara angka, tetapi juga bertumbuh sebagai sistem nilai 

yang adil, berkelanjutan, dan relevan dengan tantangan zaman.23 

D. Kesimpulan 

Ekonomi Islam masa kini tengah berada di persimpangan penting antara idealisme 

normatif dan realitas sosial yang kompleks. Dalam menghadapi transformasi zaman, ekonomi 

Islam mengalami pergeseran orientasi dari sistem normatif berbasis nilai menjadi fenomena 

sosial yang semakin pragmatis dan terfragmentasi. Meskipun secara prinsip ekonomi Islam 

dirancang untuk mencapai kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah) melalui nilai-nilai seperti 

keadilan, kejujuran, larangan riba, serta distribusi kekayaan yang merata, praktik aktual di 

lapangan menunjukkan adanya ketegangan antara nilai-nilai ideal tersebut dengan logika pasar 

dan dinamika sosial-kultural umat Islam kontemporer. 

Penelitian ini mengidentifikasi tiga pilar utama yang saling berkaitan dan menjadi 

penentu arah perkembangan ekonomi Islam saat ini, yaitu regulasi negara dan institusi, gaya 

hidup Muslim modern, serta pengaruh teknologi sosial. Ketiga aspek ini saling memengaruhi 

dan membentuk wajah baru ekonomi Islam yang tidak lagi berdiri sebagai sistem monolitik, 

tetapi sebagai medan tarik-menarik antara otoritas agama, aspirasi konsumen Muslim, dan 

kekuatan inovasi digital. Dari sisi regulasi, kendati perangkat hukum seperti fatwa, undang-

undang, dan sertifikasi telah berkembang pesat, implementasi dan efektivitasnya masih kerap 

tertinggal dari perubahan sosial yang cepat. Tantangan muncul ketika regulasi bersifat reaktif 

dan tidak cukup adaptif terhadap konteks digital dan globalisasi ekonomi. Di sinilah maqashid 

 
22 Ralph Adolph, Pendekatan Dan Metodologi Penelitian Berbasis Paradigma Wahdah Al Ulum, 2016. 
23 Amin Abdullah and others, Implementasi Pendekatan Integratif-Interkonektif Dalam Kajian Pendidikan 

Islam Program Studi Pendidikan Islam Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, Pascasarjana, UIN Sunan Kalijaga, 

2014 <https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/20032/1/M AMIN ABDULLAH, DKK - IMPLEMENTASI 

PENDEKATAN INTEGRATIF-INTERKONEKTIF.pdf>. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

42 

 

syariah harus dijadikan fondasi bukan hanya dalam penyusunan aturan, tetapi juga dalam 

pengawasan dan evaluasi dampaknya terhadap masyarakat. 

Gaya hidup Muslim kontemporer pun memengaruhi arah ekonomi Islam. Fenomena 

hijrah, tren modest fashion, konsumsi produk halal, hingga “kencan syariah” menandakan 

bahwa identitas keislaman kini diekspresikan secara visual dan simbolik, sering kali lebih 

sebagai bentuk pencitraan sosial daripada kesadaran spiritual. Ini memunculkan pasar Muslim 

yang besar namun rawan banalitas, di mana nilai-nilai Islam dapat tereduksi menjadi gaya dan 

label, tanpa penghayatan nilai yang mendalam. Teknologi sosial menjadi medium penting 

dalam mendorong maupun mengubah praktik ekonomi Islam. Fintech syariah, aplikasi zakat 

digital, dan platform dakwah daring telah membawa Islam ke ruang-ruang baru yang lebih 

inklusif dan efisien. Namun, bersamaan dengan itu muncul tantangan etika, otoritas keagamaan 

non-formal, dan risiko komodifikasi agama. Oleh karena itu, literasi digital dan penguatan etika 

teknologi dalam konteks keislaman menjadi urgensi yang tidak bisa diabaikan. 

Dengan demikian, kesimpulan utama dari penelitian ini menegaskan bahwa ekonomi 

Islam masa kini harus dibaca tidak hanya sebagai sistem hukum dan keuangan, tetapi sebagai 

fenomena sosial yang berada di tengah arus regulasi, budaya populer, dan teknologi informasi. 

Oleh karena itu, pendekatan interdisipliner yang menggabungkan teori maqashid syariah, 

sosiologi gaya hidup, dan komunikasi digital menjadi penting agar arah perkembangan ekonomi 

Islam tetap selaras dengan nilai-nilai substantif Islam. Tantangan ke depan bukan sekadar 

menjaga label “syariah”, tetapi memastikan bahwa praktik ekonomi Islam benar-benar 

mewujudkan keadilan, keberlanjutan, dan keberkahan dalam kehidupan umat. 

 

  

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

43 

 

Referensi  

 

Abdullah, Amin, Khoiruddin Nasution, Abd. Rachman Asegaf, Imam Machali, H. A. Janan 

Asifudin, Sembodo Ardi Widodo, and others, Implementasi Pendekatan Integratif-

Interkonektif Dalam Kajian Pendidikan Islam Program Studi Pendidikan Islam 

Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, Pascasarjana, UIN Sunan Kalijaga, 2014 

<https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/20032/1/M AMIN ABDULLAH, DKK - 

IMPLEMENTASI PENDEKATAN INTEGRATIF-INTERKONEKTIF.pdf> 

 

Adolph, Ralph, Pendekatan Dan Metodologi Penelitian Berbasis Paradigma Wahdah Al Ulum, 

2016 

 

Agil Dzikrullah, Ach., and Uswatun Chasanah, ‘Optimalisasi Peran Koperasi Dalam 

Mendukung Umkm: Meningkatkan Akses Modal, Penguasaan Teknologi, Dan Ekspansi 

Pasar’, INVESTI : Jurnal Investasi Islam, 5.1 (2024), pp. 648–68, 

doi:10.32806/ivi.v5i1.205 

 

ANSORI, AAN, ‘Digitalisasi Ekonomi Syariah’, ISLAMICONOMIC: Jurnal Ekonomi Islam, 

7.1 (2016), pp. 1–18, doi:10.32678/ijei.v7i1.33 

 

Atikah, Ika, ‘PENGUATAN HUKUM BAITUL MAAL WAT TAMWIL (BMT) SEBAGAI 

LEMBAGA KEUANGAN MIKRO BERBASIS NILAI-NILAI ISLAMI DALAM 

MENSEJAHTERAKAN MASYARAKAT’, Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 10.2 

(2018), pp. 1–27 

 

Chandrawati, Diana Farida, Ridzky Nur Dewangga, Cik Muhamad Syahrul, and Riza Nawawi, 

‘Peranan Hukum Dalam Pembangunan Ekonomi Di Indonesia Dari Perspektif Hukum 

Ekonomi Pembangunan Berdasarkan Pasal 33 Undang-Undang Dasar 1945’, 4 (2024), 

pp. 5371–86 

 

Dakwah, Fakultas, D A N Komunikasi, Universitas Islam Negeri Ar-raniry, and Banda Aceh, 

‘Pola Promosi Bank Konvensional Setelah Berubah Menjadi Bank Syariah’, 2021 

 

Hadid, Stid Al, ‘STRATEGI DIFUSI INOVASI GAGASAN KEMANDIRIAN DALAM 

PEMBERDAYAAN EKONOMI’, 6.2 (2024), pp. 341–68, 

doi:10.55372/inteleksiajpid.v6i2.339 

 

Haikal, Mohammad, and Sumardi Efendi, ‘Prinsip-Prinsip Hukum Ekonomi Syariah Dalam 

Undang-Undang Perbankan Syariah’, MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 13, 2024, 

pp. 26–39, doi:10.47498/maqasidi.v4i1.2988 

 

Hejazziey, Djawahir, ‘Politik Hukum Nasional Tentang Perbankan Syariah Di Indonesia’, 

2010, p. 270 

 

Jurnal, Artikel, Internasional Bereputasi, Indeks Jurnal, Syahrul Riza, Muhammad Syarif, Fuadi 

Mardatillah, and others, ‘Improving Lecturer Competence to Encourage Innovation and 

Creativity in Learning Article Ready for Publication [ Peuradeun ] Submission 

Acknowledgement’, 2024 

 

LISA, Lorenza, ‘Pengaruh Ekspor, Penanaman Modal Dalam Negeri (PMDN) Dan Penanaman 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful


TAKAFUL: JURNAL EKONOMI DAN PERBANKAN SYARIAH 
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3109-2926                               

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful 

  

 

44 

 

Modal Asing (PMA) Terhadap Pertumbuhan Ekonomi Di Indonesia Tahun 2008-2019 

Dalam Perspektif Ekonomi Islam’, Skripsi, (tidak dipublikasikan), 2022, p. UIN Raden 

Intan Lampung <http://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/17929> 

 

Lokasi, Pengaruh, D A N Harga, Terhadap Omset, D I Restoran, Plaza Pekanbaru, Perspektif 

Ekonomi Syariah, and others, ‘Pengaruh Lokasi Dan Harga Terhadap Omset Penjualan Di 

Restoran Plaza Pekanbaru Menurut Perspektif Ekonomi Syariah’, 2024 

 

Majirmi, ‘ANALISIS PERKEMBANGAN PENELITIAN KINERJA PERBANKAN 

SYARIAH DI INDONESIA: MAJRIMI FAKULTAS EKONOMI DAN BISNIS ISLAM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI AR-RANIRY BANDA ACEH 2022 M / 1444 H’, 

2022 

 

Mardiani, Een, ‘Analisis Perbandingan Pemikiran Ekonomi Islam Tentang Uang, Harga Dan 

Pasar (Telaah Dari Al-Ghazali Dan Ibnu Taimiyah)’, Skripsi, 2021, pp. 1–110 

 

Nafisa, Zahira Kafka, Muhammad Fauzan Rofiqul Aqwam, Ridwan Firmansyah, Fia Dwi, 

Nabila Salsabila, and Anindya Zalfa Pratasya, ‘RELEVANSI KONSEP EKONOMI 

ISLAM DALAM ERA DIGITAL’, 17.2 (2025) 

 

Putri, S N, ‘… Ekspor, Investasi Asing Dan Jumlah Uang Beredar Terhadap Pertumbuhan 

Ekonomi Di Indonesia Dalam Era Pandemi Covid-19 Menurut Perspektif Ekonomi 

Islam’, 2022 

<http://repository.radenintan.ac.id/18161/%0Ahttp://repository.radenintan.ac.id/18161/1/

PERPUS PUSAT BAB 1 DAN 2.pdf> 

 

Sistem, Keunggulan, Dan Produk, and Pembiayaan Musyarakah, ‘Fakultas Ekonomi Dan Bisnis 

Islam’, 5.0355 (2014), pp. 18–20 

 

Suhandi, Andi, ‘Strategi Fundraising Dan Program Pemberdayaan Masyarakat Untuk 

Meningkatkan Ekonomi Mustahik Pada Lembaga Filantropi Baznas Kabupaten 

Kuningan’, AB-JOIEC: Al-Bahjah Journal of Islamic Economics, 1.1 (2023), pp. 44–55, 

doi:10.61553/abjoiec.v1i1.22 

 

Syafi’i SJ, Ahmad, Studi Hukum Islam Interdisipliner: Madzhab Sunan Giri, 2019 

<https://www.academia.edu/47911266/Studi_Hukum_Interdisipliner_Mazhab_Sunan_Gir

i> 

 

Ummah, Masfi Sya’fiatul, ‘EKOSENTRISME ISLAM DALAM PERSPEKTIF MAQĀṢID 

AL-SYARĪ‘AH’, Sustainability (Switzerland), 11.1 (2019), pp. 1–14 

<http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.0

6.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUN

GAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI> 

 

———, ‘PENGEMBANGAN MASYARAKAT MELALUI PROGRAM ZAKAT 

COMMUNITY DEVELOPMENT BAZNAS KOTA YOGYAKARTA (TINJAUAN 

MAQĀṢID ASY-SYARĪʻAH)’, Sustainability (Switzerland), 11.1 (2019), pp. 1–14 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/takaful

