
MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

104 

 

PENGARUH SAINS DALAM PERKEMBANGAN MODERN MENURUT 

MUHAMMAD ABDUH 

 

 

Ahmad Nabil Amir 

Former associate research fellow, International Institute of Islamic Thought and Civilization 

(ISTAC-IIUM), Bukit Tunku 50480 Kuala Lumpur, Malaysia 

E-Mail: nabiller2002@gmail.com 

 

Tasnim Abdul Rahman 

Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA), Kampus Gong Badak, 21300 Kuala Nerus, 

Terengganu, Malaysia 

E-Mail: tasnimrahman@unisza.edu.my 

 

 

Abstrak 

Artikel ini meneliti pemikiran sains Shaykh Muhammad Abduh (1849-1905) dan pengaruhnya 

di dunia Islam. Perspektif saintifiknya ini dhuraikan secara sistematik dengan menganalisis 

karya-karyanya yang yang prolifik dan ekstensif tentang sains, seperti Al-Islām wa’l-

Nasrāniyyah Ma‘a al-‘Ilm wa’l-Madaniyyah (Islam dan Kristian dan pendirian keduanya 

terhadap ilmu dan peradaban), Tafsīr al-Manār, Tafsīr Juz ‘Amma (Komentar atas Juz ‘Amma), 

Risālat al-Tawhīd (Tretis tentang tawhid) di samping kitab-kitab serta literatur penting yang 

lain dari Abduh. Tema utama yang dibincangkan menfokuskan pada falsafah sains Abduh, 

sumbangan Abduh kepada kemodenan, dan pandangan saintifiknya dalam tafsir. Ia turut 

membincangkan pengaruhnya terhadap masyarakat Mesir moden dan impaknya yang penting 

dalam pencerahan dan pembaharuan Islam di zaman moden. Metode kajian bersifat kualitatif 

berasaskan kaedah tinjauan literatur dan biografi. Penelitian ini menyimpulkan penemuan yang 

signifikan, yang memperlihatkan bahawa sumbangan utama Abduh kepada sains adalah dalam 

mengislamkan karakter dan landasnya yang dinamik berdasarkan pandangan sarwa Islam yang 

moden. Ini secara substantif dipaparkan dalam usahanya untuk memperkenalkan tafsiran 

saintifik terhadap al-Qur’an, yang mengangkat keunggulan akal dan intelek (‘aql), 

membawakan kefahaman rasionalnya terhadap teks, dan menyumbang kepada kebangkitan 

pikiran saintifik, kebebasan idea (taharrur), dan pandangan sarwa religius yang dinamik.  

 

Kata Kunci: Muhammad Abduh, Sains, Reformer, Islam 

 

Abstract 

This article examines the scientific thought of Shaykh Muhammad Abduh (1849-1905) ideas on 

science by systematically analyzing his extensive works on science, such as Al-Islam wa al-

Nasraniyyah Ma‘a al-‘Ilm wa’l-Madaniyyah (Islam and Christianity in Relation to Science and 

Civilization), Tafsir al-Manar (The Manar Commentary), Tafsir Juz ‘Amma (the Commentary 

of Juz ‘Amma), Risalat al-Tawhid (Treatise on the Unity of God), Journal al-Manar (the 

Lighthouse) and other important literary works and prolific writings of Muhammad ‘Abduh. 

The principal themes discussed in this work concentrated on Muhammad Abduh’s philosophy of 

science, ‘Abduh’s contributions to modernity, and his scientific views in the Qur’an. It also 

discussed his influence on the modern Egypt and its important impact in the enlightening and 

reforming of modern Islam. The method of study is qualitative (narrative) in nature based on 

literature survey. The study significantly arrived at considerable result which demonstrates that 

Abduh’s primary contribution to science and technology is to Islamize its dynamic character 

and foundation based on modern Islamic worldview. This was significantly illustrated in his 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:AanAnatha@gmail.com
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

105 

 

endeavor to present scientific commentary of the Qur’an which focused on the primacy of ‘aql 

(intellect) and reason, unleashing his rational understanding of the text, and contributing to the 

revival of scientific thought, the freedom of ideas (taharrur) and dynamic religious worldview. 

 

Keywords: Muhammad Abduh, Science, Reformist, Islam 

 

 

A. Pendahuluan 

Artikel ini membahas pemikiran sains Muhammad Abduh (1849-1905) dan impaknya 

terhadap pembangunan dan kemajuan saintifik di dunia Islam. Pemikiran ini dikembangkan 

daripada karyanya Risālat al-Tawhīd yang merupakan karya moden yang klasik dalam teologi 

reformis Islam.1 Ia menyumbang kepada pencerahan sains dalam masyarakat dan kegunaannya 

yang praktis yang menginspirasikan idea-idea programatik tentang agama dan sains yang 

mencirikan nilai-nilai pembaharuan yang dianjurkan oleh madrasah al-Manarnya. Tulisan ini 

mengetengahkan pandangan Islam moden yang dikembangkannya dalam pembaharuan harakat 

intelektual yang dinamis dan relevansinya dalam rupa dan idea moden Islam. Sumbangannya 

dalam bidang sains ini tidak terbatas kepada aspek fizikal, malah dalam perbincangan teologi, 

kalam dan tafsir yang mendalam seperti yang terpapar dalam Tafsir Juz-‘Amma dan Tafsir al-

Manarnya. Usaha Abduh dalam mendakyahkan penemuan saintifik ini berpengaruh dalam 

pertumbuhan kesedaran intelek masyarakat, yang mendorong keupayaannya untuk berfikir, dan 

menolak ikutan yang melulu kepada mazhab tanpa dalil yang substansif dan jelas. Mesejnya 

ialah kemajuan saintifik tidak mungkin tercapai tanpa kekuatan akal. 

Pada zaman pergolakan menjelang akhir abad ke 19, kebangkitan saintifik yang 

revolusioner telah diilhamkan oleh Jamal al-Din al-Afghani (1839-9 Mac 1897), aktivis Pan-

Islam dan gurunya Abduh yang mengajarkannya tentang falsafah sains dan metafizik di al-

Azhar. Keinsafan terhadap sains ini dihidupkan tatkala dunia Islam berpecah akibat kejatuhan 

empayar Uthmaniyah dan dikuasai oleh penjajahan kolonial yang menakluk wilayah dan tanah 

Islam. Suasana yang bejat ini menyebabkan umat berundur kepada spiritualiti dan penyerahan 

yang permisif dengan kepercayaan tahyul dan khurafat yang karut-marut. Terkesan oleh 

serangan orientalis, Joseph Ernest Renan (1823-1892) dalam Journal des Debats di Paris2 dan 

Farah Antun dalam majalah al-Jami‘ah terhadap kemunduran umat yang diakibatkan oleh 

agama, Abduh merespon tentangan ini dengan menterjemahkan karya al-Afghani al-Radd ‘ala 

al-Dahriyyin (Penolakan terhadap Kaum Naturalis – Refutation of the Atheists) dan menulis 

sanggahannya terhadap Farah Antun, editor al-Jami‘ah dalam Al-Islām wa’l-Nasrāniyyah Ma‘a 

al-‘Ilm wa’l-Madaniyyah. 

 Abduh mengetengahkan idea pembaharuan dan reformasi yang intrinsik daripada agama 

itu sendiri, yang dimaknai berdasarkan fakta sains dan sejarah serta perkembangan idea 

mutakhir. Menurutnya Islam berpijak pada kedua-duanya wahyu dan juga akal. Ia 

menggerakkan fahaman moden Islam yang menghidupkan kekuatan dan semangat rasionalnya 

yang dinamis dan liberal dan menyumbang kepada perubahan dan pembentukan usul dan 

pandangan hidup berasaskan nilai sosial, budaya, pendidikan, dan politiknya yang ideal. Idea-

idea saintifik yang dinamis diketengahkan Abduh dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat al-

Qur’an yang menggariskan pemahamannya yang rasional dan saintifik dalam menghubungkan 

keserasian antara al-Qur’an dan akal, Islam dan sains. Corak penalarannya yang kritis ini 

terkesan oleh metodologi tafsirnya yang khas, i.e., tafsir al-‘aqli atau tafsir bi’l-ra’yi yang 

 
1 Johann, Bussow. “Muhammad ‘Abduh: The Theology of Unity”, in Religious Dynamics under the Impact 

of Imperialism and Colonialism (Brill, 2017), pp. 141-159. 
2 Muhammad, Hamidullah. “Ernest Renan and Jamal al-Din Afghani: Foremost Representatives of Two 

Cultures”, The Islamic Review (May-June, 1958), 33-35. 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

106 

 

dipengaruhi oleh filsafat al-Afghani dan premis rasionalnya. Ia membawakan pemahaman 

saintifik (tafsir al-‘ilmiy) dalam peninjauannya terhadap teks. Ini ditampilkan oleh Abduh dan 

Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar, berbeza daripada tafsir-tafsir tradisional sebelumnya yang 

bersifat dogmatik, yang menekankan nuansa sosial dan kesusasteraan dalam al-Qur’an 

berhaluan adabi ijtima‘i (etika-kemasyarakatan) dan haraki (dinamik). 

Kajian yang kritikal tentang pandangan saintifik Abduh masih terbatas dalam penulisan 

kontemporer, meski dengan kepentingannya yang krusial terhadap umat, untuk menarik 

manfaat dari tuntunan spiritual Abduh dan mencari penyelesaian yang praktikal terhadap 

cabaran yang mendepaninya pada saat yang kritis dan tak terjangkau ini. Peranan yang semakin 

meluas dari sains dalam dunia moden dan persaingan kuasa-kuasa besar untuk membuat 

penemuan baru dalam sains menuntut kajian yang kritikal tentang topik ini.  

Artikel ini adalah upaya yang penting dan percubaan seadanya untuk mengisi tugas ini 

dengan membawakan analisis yang substantif tentang sumbangan Abduh kepada sains dan 

usahanya dalam menggerakkan nahdah (renaisans) dalam masyarakat Islam dan perusahaan 

sains yang menyusul. Perhatiannya yang pokok adalah untuk menyorot pandangannya tentang 

sains dan inisiatifnya dalam merespon kepada cabaran saintifik dari dunia Barat. Karya-karya 

saintifik Abduh seperti Al-Islām wa’l-Nasrāniyyah ma’al ‘Ilm wa’l Madaniyah (Islam dan 

Kristian Beserta Sains dan Peradaban), Tafsīr al-Manār, Tafsīr Juz ‘Amma (Komentar atas Juz 

‘Amma), Risālat al-Tawhīd (Tretis tentang Tawhid) dan terjemahannya atas karya Jamal al-Din 

al-Afghani al-Radd ‘ala al-Dahriyyah (Sangkalan terhadap Kaum Materialis) telah melantarkan 

asas bagi kajian dan analisis yang kritis. 

Karya-karya tentang Muhammad Abduh sejak pertengahan kurun kedua puluh 

kebanyakannya menfokuskan kepada biografi kehidupan dan analisis tentang inisiatif 

pembaharuannya. Tema kunci tentang sumbangan saintifiknya masih kekal defisit dan tidak 

secukupnya diangkat dan ditangani. Justeru, penekanan kajian ini bagi menyorot sumbangannya 

kepada sains dan impaknya dalam mencetuskan kebangkitan ilmiah di dunia Islam. Tumpuan 

kajian menfokuskan pada idea-idea saintifiknya, sumbangannya terhadap kemodenan, falsafah 

dan pemugaran akliah dan penjelasan rasional dan saintifiknya terhadap al-Qur’an. Karya yang 

berbobot dan mendalam oleh Sayid Muhammad Rashid Rida, Tārīkh al-Ustādh al-Imām al-

Shaykh Muhammad ‘Abduh3 (Riwayat hidup Muhammad Abduh) dalam dua jilid besar, 

memberikan tinjauan yang analitis dan komprehensif tentang idea, hasil karya, surat, khutbah 

dan tulisan Muhammad Abduh yang definitif. Ia merupakan biografi yang terbesar tentang 

kehidupannya yang dicetak dalam dua jilid dengan catatan yang inklusif dan meluas tentang 

ucapan-ucapan, koresponden, dan surat-suratnya, termasuk memoir dan artikel-artikel oleh 

Sayyid Jamal al-din al-Afghani, guru dan mentornya yang utama. Ia turut memuatkan 

pandangan dan sanjungan yang kritis terhadap Abduh oleh teman-teman, komrad dan kalangan 

yang sezaman dengannya, yang sebahagian besarnya dihimpunkan oleh Rida pada permulaan 

abad ke 20, yang dikutip dari pelbagai sumber dan akhbar, seperti al-Jara’id al-Yaumiyah al-

Misriyah, al-Jara’id al-Tunisiyah, al-Jara’id al-Suriyah, al-Muqattam dan beberapa akhbar dan 

jurnal berkala yang lain dari Amerika, Perancis dan Jerman.  

Dalam penulisannya tentang kitab ini sebagai sebuah biografi pelopor tentang Abduh, 

Charles C. Adams mengungkapkan: “the only biography of considerable length concerning him 

was that from the pen of Muhammad Rashid Rida which was printed in vol. viii (1905) of al-

Manar, the monthly journal of the ‘Abduh party”.4  [satu-satunya biografi yang agak panjang 

tentangnya adalah yang ditulis oleh Muhammad Rashid Rida yang dicetak dalam jil. viii (1905) 

berkala al-Manar, majalah bulanan partai ‘Abduh]”. Karya ini membawakan pandangan yang 

 
3 Rida, Muhammad Rashid, Tarikh al-Ustadh al-Imam ash-Shaykh Muhammad ‘Abduh (Cairo: Matba‘at al-

Manar, 1906).  
4 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt: A Study on the Modern Reform Movement Inaugurated 

by Muhammad ‘Abduh (Russell & Russell: New York, 1933), vii. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

107 

 

komprehensif tentang sejarah dan latar kehidupan Abduh, yang dikumpulkan dari tulisan-

tulisannya yang utama dari berkala Al-‘Urwah al-Wuthqa dan al-Manar. Ia merakamkan 

tinjauan yang eksklusif tentang kehidupan Abduh yang momentus di Mesir pada pertengahan 

abad kesembilan belas, menfokuskan pada ajaran, karya, ucapan, idea, legasi dan inisiatif 

pembaharuannya. Ia melakarkan secara ekstensif pertembungan dan pergaulannya dalam 

masyarakat, mendokumentasikan peristiwa-peristiwa kunci dalam kehidupannya dan 

menyajikan analisis sejarah tentang posisi Abduh yang luar biasa dan sentral di Mesir, dengan 

penguraian yang khusus tentang gagasan dan pandangan asasnya tentang Islam dan reformasi 

politik dan sosial. Tarikh merupakan sumber yang utuh dan terbaik yang menyokong kajian ini 

tentang falsafah Abduh mengenai sains dan landskap semasa tentang politik Islam.  

Karya penting yang dihasilkan oleh Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt: A 

Study of the Modern Reform Movement Inaugurated by Muhammad Abduh5 (Islam dan 

modernisme di Mesir: studi tentang gerakan reformasi moden yang diperkarsai oleh 

Muhammad Abduh), juga memberikan tinjauan yang komprehensif tentang idea–idea historis 

dan latar intelektual Abduh dan kekal sebagai antara satu-satunya karya yang autoritatif tentang 

Muhammad Abduh sehingga ke hari ini. Karya ini telah diraikan sebagai “karya terbaik” 

tentang biografi Abduh dan dianggap sebagai “kajian prinsipal tentang Abduh dalam bahasa 

Inggeris.” Ia menghimbau sejarah gerakan reformasi bermula dari al-Sayyid Jamal al-Din al-

Afghani, dan impaknya ke atas metodologi Abduh. Adam membentangkan tinjauan yang 

komprehensif tentang biografi dan doktrin Abduh dan pengaruhnya ke atas kelompok modernis 

Mesir yang lebih muda seperti Muhammad Rashid Rida dan ‘Ali ‘Abd al-Raziq. Biografi ini 

adalah rujukan primer dalam menjalankan usaha penyelidikan ini. Ia adalah karya yang 

mendasar bagi rakaman yang tepat tentang sejarah hidup pelopor gerakan moden Mesir dan 

penjabaran tentang idea dan usaha saintifiknya. Ia berfungsi sebagai biografi intelektual tentang 

Muhammad Abduh, membawakan legasi dan impaknya ke atas gerakan politik dan pemikiran 

agama dalam Islam yang selanjutnya, dengan liputan yang ekstensif tentang sikap Abduh 

terhadap akal dan sains, dan membincangkan doktrin-doktrin pokok yang diajukannya dalam 

Risalah al-Tawhid and Al-Islam wa al-Nasraniyyah mengenai Tuhan dan ilmuNya, spekulasi 

tentang kuasa dan kebaikan Tuhan, interpretasi tentang kenabian (nubuwwah), konflik antara 

akal dan wahyu, dan hubungan antara agama dan sains.   

Berbanding dengan kitab Tārīkh yang disusun Rashid Rida, biografi yang dihasilkan 

Charles Adams lebih menfokuskan pada gerakan reform Abduh dengan pandangan yang akut 

dan analisis yang mendalam tentang inisiatif pembaharuannya dan impaknya ke atas kaum 

modernis Muslim. Idea moden Abduh turut dibahaskan secara substantif oleh Adams yang 

menyorot sumbangannya yang ekstensif kepada kemodenan dan perjuangannya dalam 

menuntut islah dan tajdid. Dalam pendahuluannya kepada karyanya, Charles Adams 

mencatatkan: “usaha dikerahkan untuk mengenengahkan asal usul dan perkembangan gerakan 

pembaharuan yang moden, untuk menaksir jangkauan pengaruhnya, dan untuk menemukan 

sama ada sebarang hubungan wujud antara idea Muhammad Abduh dan para penulis...dan 

pengarang lain yang, seperti beliau, terlingkung kepada mazhab moden Mesir”.6 Banyak karya 

lain yang telah dihasilkan dalam tema yang sama yang membincangkan sumbangan Abduh 

untuk menciptakan ranah Mesir yang moden, dan perjuangannya untuk memodenkan al-Azhar.  

Kontribusi bermakna dari Mark Sedgwick dengan bukunya yang mutakhir “Muhammad 

Abduh”7 memberikan pengenalan yang ringkas tentang latar belakang dan riwayat hidup 

Muhammad Abduh dengan perbincangan yang singkat tentang pertumbuhan awalnya di Tanta, 

pengalaman politik dan pertembungannya dengan Khedive, gerakan revolusionernya dengan 

 
5 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt: A Study on the Modern Reform Movement Inaugurated 

by Muhammad ‘Abduh (Russell & Russell: New York, 1933). 
6 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, v. 
7 Mark Sedgwick, Muhammad Abduh (Oxford: Oneworld Publications.2010). 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

108 

 

Afghani, dan kareernya sebagai editor akhbar al-Mu’ayyad dan al-Waqa’i‘ al-Misriyyah dan 

legasi dan karyanya seperti Urwat al-Wuthqa and Risalah al-Tawhid. Buku ini termasuk 

sebahagian dari siri penerbitan Oneworld Publications (2010), dalam rangka siri Makers of the 

Muslim World [Pembangun Dunia Islam] yang bertujuan untuk menganalisis secara ringkas 

perjuangan dan sumbangan Abduh dalam mengajukan paradigma dan membawa perspektif 

baru dan pandangan yang moden tentang Islam. Buku ini menyasarkan pada khalayak dan 

pembaca umum yang baru mulai menelaah sejarah Islam, justeru membataskan nota kaki ke 

tahap minimum “ketimbang dari mengidentifikasi sumber-sumber yang orisinal dan rujukan 

ilmiah atas mana pernyataannya bersandar”.8    

Karya Muhammad Imarah (pentahqiq) A‘mal al-Kamilah [himpunan karya] melantarkan 

rujukan yang terbaik dan autoritatif tentang hasil karya dan pemikiran Abduh dari kompilasi 

penulisannya yang dengan cekap diedit oleh Imarah dari karya utama Abduh seperti al-Islam 

wa’l Nasraniyyah, Risalat al-Tauhid dan Risalat al-Waridah. Ia turut memuatkan karya Imarah 

(diterbit oleh Bibliotheca Alexandrina)9 bertajuk al-Manhaj al-Islahi li al-Imam Muhammad 

Abduh yang dirangkum bersama dalam koleksi ini. Koleksi ini adalah sangat krusial bagi 

pemahaman yang analitis tentang idea dan pandangan kunci Abduh yang telah didokumentasi 

dengan sebaiknya, untuk menempatkannya pada posisinya yang sebenar sebagai revivalis yang 

terpenting dalam harakat reform di dalam ranah Mesir moden.          

Albert Hourani dalam karya klasiknya Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939 

(Pemikiran Arab di Zaman Liberal 1798-1939) membincangkan gerakan pembaharuan yang 

moden yang dipelopori oleh Muhammad Abduh dan perjuangannya untuk memperkenalkan 

pendekatan moden dalam kurikulum dan sistem pengajian di al-Azhar dan menegakkan institusi 

dan masyarakat Islam yang moden di Mesir. Ini diperkuatkan dengan pengaruh dari Jamal al-

din al-Afghani yang menganjurkan agenda Pan-Islam dan perjuangan bagi kebangkitan saintifik 

dan reformasi politik. Dalam hal ini Hourani berkata: “titik-pangkal dari pemikirannya, 

sebagaimana al-Afghani, adalah masalah kereputan dalaman, keperluan bagi kebangkitan 

dalaman. Beliau menginsafi, sebagaimana al-Afghani, tentang jenis kereputan yang khusus 

kepada masyarakat Islam...‘tujuan Abduh, dalam semua aksi dari kehidupannya yang kemudian 

dan juga dalam penulisannya, adalah untuk menjembatani jurang di dalam masyarakat Islam, 

dan dengan demikian untuk memperkuatkan akar moralnya. Beliau mengira ini hanya dapat 

dilakukan dalam satu cara. Ia tidak dapat dilakukan dengan kembali ke masa lalu, dengan 

menghentikan proses perubahan yang dimulakan oleh Muhammad ‘Ali. Ia hanya dapat 

dilakukan dengan menerima keperluan bagi perubahan, dan dengan menghubungkan perubahan 

itu dengan prinsip Islam”.10  

Dalam artikelnya yang jitu “Muhammad Abduh: Pioneer of Islamic Reform”, Yvonne 

Haddad menyelidik sumbangan besar Abduh pada pemikiran moden Islam dan menganalisis 

aspirasi modennya bagi reformasi yang menyeluruh dan pembaharuan dalam ranah Mesir 

moden, dengan memperkenalkan perubahan yang sistematik dalam hala tuju Universiti al-

Azhar dan secara radikal mereformasi struktur dan sistem pendidikan dan landskap politik di 

Mesir. Dalam hal ini, Yvonne mengungkapkan: “Abduh membuang sisa terakhir dari pertapaan 

yang menafikan dunia dan memasuki dunia aktivisme sosio-politik dari mana beliau tidak 

pernah berundur, walaupun akhirnya beliau harus menjauhkan diri dari revolusionisme Afghani 

bagi mendukung pendekatan yang lebih berdamai dan evolusioner”.11  

John W. Livingston dalam artikelnya “Muhammad Abduh on Science” (Muhammad 

 
8 R. Stephen Humphreys, Mu‘awiya ibn Abi Sufyan (Oxford: Oneworld publications 2006), x. 
9 Muhammad Imarah, A‘mal al-Kamilah (Alexandria: Bibliotheca Alexandrina, 2005). 
10 Albert, Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798-1939 (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1962), 136-139. 
11 Yvonne Yazbeck, Haddad, “Muhammad Abduh: Pioneer of Islamic Reform”, in Ali Rahnema, ed., 

Pioneers of Islamic Revival (UK, London: Zed Books, 1994), 32. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

109 

 

Abduh tentang sains) mengajukan perbincangan yang ringkas tentang doktrin sains Abduh yang 

banyak dipengaruhi dari tulisan Jamal al-Din al-Aghani “al-Radd ‘ala al-Dahriyya” [Refutation 

of the Materialist – Tangkisan terhadap Kaum Materialis] yang naskhahnya diterjemahkan oleh 

Abduh sendiri dari teks Parsi. Pembelaan Abduh terhadap sains berakar daripada minatnya pada 

pemekaran budaya, kebebasan dan kemajuan, penerokaan spiritual, interaksi idea dan 

peradaban yang dinamik, dan pembongkaran mitos dan taqlid (ikutan membuta tuli terhadap 

tradisi) yang “merupakan tujuan yang erat dalam jiwa Abduh”. 12   

Abduh mengagumi “kerangka metafizik dari alam jagat” yang terpadu dalam landas yang 

sistemik dari prinsip Islam, dan beliau menulis seputar tema ini dengan agak konsisten, yang 

menunjukkan pengaruh dari kitab Radd-nya Afghani, Natcheriyya oleh Sayyid Ahmad Khan, 

Muqaddimah (Prolegomena) oleh Ibn Khaldun, Sharh al-‘Aqa’id al-Nasafiyah oleh Taftazani, 

Isharat oleh Ibn Sina, Ishraq oleh Suhrawardi, ‘Aja’ib al-Makhluqat oleh Jaghmini dan karya 

saintifik dan etika Nasir al-Din al-Tusi. Livingston memperkatakan tentang kareer Abduh di al-

Azhar di mana beliau cuba menjadikan Muqaddimah Ibn Khaldun dan falsafah sosialnya, 

berserta dengan geometri, geografi, aritmetik, dan algebra untuk diperkenalkan ke dalam 

kurikulum. 

Beliau turut membincangkan percubaan Abduh untuk mendamaikan sains dan Kitab Suci 

dengan penekanannya bahawa “kedua-duanya sains dan agama berurat berakar dalam akal, dan 

bahawa al-Qur’an menggesa manusia untuk menggunakan akalnya. Akal adalah penopang 

Islam yang terkuat”.13 Dalam Risalat al-Tawhid-nya, Abduh mengutip potongan ayat al-Qur’an 

yang secara positif mendorong minat saintifik, seperti surah al-Baqarah, ayat 18-19, dan surah 

al-Anbiya’ ayat 16-18 yang memperlihatkan ketentuan dan undang-undang tabii dalam 

ketetapan sunnah dari alam jagat: “Sesungguhnya, Kami tidak menciptakan langit dan bumi dan 

semua yang berada antara keduanya sebagai mainan”. Pemahaman dan penguraian saintifik 

terhadap ayat-ayat ini dirangkul dalam Risalat al-Tawhid: “Al-Qur’an mengarahkan kita 

menerapkan prosedur yang rasional dan penelitian intelektual dalam manifestasi cakerawala ini, 

sejauh yang mungkin, dalam segala butirannya, agar ia dapat membawa pada keyakinan dalam 

perkara yang ia tuntuni”. 14    

Karya Livingston sangat penting sebagai antara karya terawal dan perintis dalam 

menyingkapkan pandangan alam saintifik Abduh dan idea-ideanya yang signifikan tentang 

sains, menayangkan perkembangan sains pada pertengahan abad ke sembilan belas dan 

bagaimana ia tumbuh di Mesir dan al-Azhar menerusi usaha dan perjuangan Abduh. Charles C. 

Adams dalam bukunya Islam and Modernism in Egypt, turut memperincikan secara ekstensif 

doktrin saintifik Abduh dan usahanya untuk mendamaikan agama dan akal. Ia selanjutnya 

menjelaskan konsepsi Islam Abduh yang menganjurkan hubungan yang mendasar antara agama 

dan akal, dan perkaitan menyangkut sains dan agama. Menurut Abduh, tidak ada percanggahan 

antara “iman” dan “akal”. Jika terdapat semacam percanggahan antara “akal” dan “wahyu” ia 

harus diandaikan bahawa satu atau lainnya telah disalahtafsirkan; kerana keduanya pada 

dasarnya merupakan dua cara yang berbeza untuk menyampaikan satu kebenaran Ilahi. 

Charles mengutip beberapa catatan yang ekstensif dari penulisan Abduh untuk 

menunjukkan sikapnya yang umum terhadap sains moden dan agama, di mana beliau 

menukilkan: “agama, yang disucikan dari semua perkembangan yang kemudian dan dibebaskan 

daripada mazhab dan perpecahan, harus dianggap sebagai satu dari pengawas ke atas akal 

manusia, yang Tuhan telah kurniakan untuk menahan manusia daripada keterlanjuran dan untuk 

 
12 Livingston, John W., 1995. “Muhammad ‘Abduh on Science’, The Muslim World, Vol. lxxxv, no.3-4 

(July-Oct, 1995), 215-234. 
13 John W. Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh on Science’, 217.  
14 Abduh, Muhammad, The Theology of Unity (Risalat al-Tawhid), translated by Ishaq Musa‘ad, & Kenneth 

Cragg (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2004). 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

110 

 

mengurangkan kesilapan mereka; 15 dan pernyataannya tentang akal: “akal sahaja tidak mampu 

untuk memastikan sebab yang menjamin kebahagiaan umat, tanpa petunjuk Ilahi, sebagaimana 

haiwan tidak mampu untuk memahami semua objek inderawi dengan indera penglihatan 

semata-mata, tetapi membutuhkan, dalam masa yang sama, indera pendengaran, sebagai 

contoh, untuk memahami objek pendengaran. Dengan cara yang sama, agama adalah indera 

yang umum, yang wilayahnya untuk menemukan jalan kebahagiaan tidak dengan jelas dapat 

ditanggapi oleh akal. Tetapi akal lah yang mempunyai autoriti terakhir dalam mengenal indera 

ini, dan dalam mengarahkan penggunaannya dalam lapangan yang ia diberkahi, dan dalam 

penerimaan kepercayaan dan aturan perilaku yang indera ini temukan baginya”. 16  

Aziz al-Azmeh dalam bukunya Islam and Modernities17 menyuguhkan analisis yang kritis 

tentang idea saintifik Abduh, dan upayanya untuk merekonsiliasi antara akal dan wahyu dan 

menghidupkan semula sains Islam. Malcolm H. Kerr dalam tesisnya Islamic Reform: the 

Political and Legal Theories of Muhammad ‘Abduh and Rashid Rida 18 (Reformasi Islam: Teori 

Politik dan Hukum Muhammad ‘Abduh dan Rashid Rida) membincangkan asas rasional dari 

karya saintifik Abduh seperti Tafsir al-Manar. Beliau menganalisis perspektif moden Abduh 

tentang sains dan teknologi dan idea-idea dasar seputar pemikiran politiknya dan menzahirkan 

pemahamannya tentang doktrin hukum dan falsafah, dan pembaharuan fiqh dan syariat.  

Karya yang menganalisis pendekatan saintifik Abduh terhadap al-Qur’an sebahagian 

besarnya dibincangkan oleh Adnan Mohamed Yusoff, 19 dalam tesis doktoralnya Al-Imam 

Muhammad ‘Abduh: Tokoh Pembaharuan Ilmu Tafsir yang mengemukakan analisis yang 

ekstensif dan terperinci ke atas Tafsir al-Imam Muhammad ‘Abduh dan impaknya terhadap 

haluan tafsir yang timbul selepasnya. Imam Muhammad Abduh telah melakarkan empat 

pendekatan revisionis yang fundamental dalam penafsiran teks, yakni (1) tajdid (pembaharuan) 

dalam rangka konsepsi tentang tafsir (2) tajdid dalam prasyarat (keperluan) tafsir (3) tajdid 

dalam metodologi tafsir (4) tajdid dalam tafsir (interpretasi teks) seperti dalam menakrifkan 

istilah malai’kat, tayran ababil (burung-burung, yang berbondong), poligami dan talak yang 

pada asasnya berlandaskan hujah rasional. 

Pendekatan saintifiknya, memberi tekanan yang khusus terhadap al-Qur’an sebagai 

petunjuk manusia, menegaskan tentang aspek pembaharuan dan penegakan moral dan 

pendekatan yang tepat untuk menarik manusia kepada al-Qur’an, yakni dengan memahami 

esensi dari pernyataan al-Qur’an, dan bentuk linguistiknya, dan kronologi sejarah dari 

kehidupan Nabi (saw) dan sahabat, dan undang-undang tabii yang mengatur norma kehidupan 

dan kondisi sosial dan perjalanannya. Karya ini juga menyingkapkan impak dari komentar 

saintifiknya, yang instrumental dalam penemuan manhaj moden dalam mazhab tafsir 

kontemporer, i.e. tafsir saintifik (al-ittijah al-‘ilmiy) dalam upaya menginterpretasi teks 

berasaskan premis sains moden, seperti yang dirumuskan dalam Tafsir Ibn Badis oleh ‘Abd al-

Hamid bin Badis, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an oleh Tantawiyy Jawhari, al-Muntakhab fi 

Tafsir al-Qur’an oleh Lajnah al-Qur’an wa’l Sunnah, Kaherah, dan Tafsir al-Farid oleh 

Muhammad ‘Abd al-Mun‘im al-Jamal.  

Pendekatan sosial Abduh terhadap teks al-Qur’an juga telah mempengaruhi aliran tafsir 

bercorak sosio-politik dan budaya (al-ittijah al-ijtima‘iy) dan (al-adabi al-ijtima‘i), yang 

menzahirkan pengaruh sosial yang ketara seperti yang dibawakan dalam Fi Zilal al-Quran oleh 

Sayyid Qutb, Tafsir al-Qur’an al-Hakim oleh Rashid Rida, dan Tafsir al-Qur’an al-Karim oleh 

 
15 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, 127. 
16 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, 128. 
17 Aziz al-Azmeh, Islam and Modernities, 2nd edition (London: Verso, 1996). 
18 Malcolm H. Kerr, Islamic Reform: the Political and Legal Theories of Muhammad ‘Abduh and Rashid 

Rida (Los Angeles: University of California Press.1966). 
19 Adnan, Mohamed Yusoff, ‘Al-Imam Muhammad ‘Abduh: Tokoh Pembaharuan Ilmu Tafsir’ (PhD diss., 

Universiti Kebangsaan Malaysia, 2005) 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

111 

 

Mahmud Syaltut, yang cuba membawa perspektif baru tentang relevansi al-Qur’an kepada umat 

Islam kontemporer. Ia turut berpengaruh dalam melahirkan karya tafsir dengan ittijah etiket dan 

moralis (al-ittijah al-tahdhibiy al-akhlaqi) seperti yang digariskan dalam Tafsir al-Maraghi 

oleh Ahmad al-Maraghi, Tafsir al-Wadih oleh Muhammad Hijazi, dan al-Mushaf al-Muyassar 

oleh ‘Abd al-Jalil ‘Isa; dan dalam penghasilan tafsir tematik (al-tafsir al-mawdu‘iy) yang 

menfokuskan pada kesatuan teks al-Qur’an ketimbang dari penafsiran ayat secara terpisah 

seperti Nahwa Tafsir Mawdu‘i oleh Muhammad al-Ghazali; dan pendekatan bahasa dan sastera 

(al-tadhawwuq al-adabiyy fi al-tafsir) seperti al-Tafsir al-Bayaniy oleh ‘A’ishah ‘Abd al-

Rahman Bint al-Shati, dan al-Taswir al-Fanni fi al-Qur’an oleh Sayyid Qutb.  

Pengaruh madrasah tafsir Shaykh Muhammad Abduh telah mengesani pemikiran tafsir 

moden dengan interpretasi dan hujah akliah yang ditampilkan dari kerangka rasionalnya. Ia 

mencetuskan aliran progresif yang signifikan dalam pemikiran tafsir yang tersebar luas di 

Mesir, Tunisia, Turki, Iran, India, Malaysia dan Indonesia. Filsafat dan ideanya telah 

diungkapkan dalam karya-karya mufassirin yang terkenal dalam sejarah moden seperti Jamal 

al-din al-Qasimi dalam Mahasin al-Ta’wil, Hamka dalam Tafsir al-Azhar dan Ibn ‘Ashur dalam 

Tafsir al-Tahrir wal Tanwir.  

Tafsir saintifik Abduh seperti digarap dalam Tafsir al-Manar dianalisis dengan mendalam 

oleh orientalis Dominican, J. Jomier 20 dalam tesisnya Le Commentaire Coranique Du Manar 

yang dengan tuntas membezakan idea dan manhaj Shaykh Muhammad Abduh dengan Rashid 

Rida, dan menganggap bahawa kedua sudut pandangan itu selari dengan ‘la scholastique 

chretienne’ di mana hubungan antara akal dan wahyu bersifat saling mengimbangi dan tidak 

bermusuh. Karya lain yang membincangkan tafsir saintifik Abduh dihasilkan oleh Mohd. 

Quraish Shihab dalam bukunya Studi kritis Tafsir al-Manar yang secara kritis meneliti manhaj 

saintifik Abduh dalam kupasan ayat suci terutama dari juz ‘amma. Tulisan-tulisan lain yang 

menganalisis tema yang sama termasuklah buku Rationalitas Tafsir Muhammad Abduh oleh 

Rif‘at Syauqi Nawawi dan Manhaj al-Imam Muhammad Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim 

(Metodologi Muhammad Abduh dalam Tafsir al-Qur’an) oleh Abdullah Shahatah.21 

Karya-karya ini menyorot pandangan modennya tentang sains dengan melacak perspektif 

baru yang diajukan dalam komentarnya Tafsir Juz ‘Amma dan Tafsir al-Manar. Persoalan asas 

seputar ijtihad dan filsafat pembaharuan dan doktrin dan pemahaman rasionalnya dirumuskan 

dengan mengungkapkan ide dan fahaman saintifik yang fundamental yang digarap dalam 

tafsirnya. J.J.G. Jansen, dalam bukunya The Interpretation of the Koran in Modern Egypt 22 

(Tafsiran al-Qur’an dalam ranah Mesir moden) menyelidiki karya-karya tafsir moden di Mesir, 

seperti Tafsir al-Qur’an oleh Mustafa Mahmud, Hanafi Ahmad, Hassan al-Banna, Tantawi 

Jawhari, al-Tafsir al-Bayaniy oleh Dr. ‘Aisha ‘Abd al-Rahman Bint as-Shati dan Tafsir al-

Manar oleh Muhammad Abduh. Tentang Tafsir al-Manar, Jansen banyak bergantung kepada 

komentar dan tulisan Dr. J. Jomier Le commentaire Coranique du Manar (1954) dan Dr. J.M.S. 

Baljon Modern Muslim Koran Interpretation (1961). Beliau membincangkan tafsir al-Qur’an 

oleh Abduh dan kekuatannya yang berpengaruh luas terhadap karya-karya tafsir semasa dan 

menjelaskan manhaj yang digariskan yang berhaluan (ittijah) ‘ilmiy dalam interpretasinya yang 

dihubungkan dengan idea-idea moden tentang agama, falsafah, sejarah tabii, akal, sains, bahasa 

dan pengetahuan.     

Jansen mengupas tafsiran Abduh tentang Jinn, yang difahaminya sebagai mikrob, dan 

cahaya, yang ideanya beliau kaitkan dengan penemuan tenaga elektrik, telegraf, telefon, dan 

trem dan merumuskan bahawa Abduh “ingin pembacanya menginsafi bahawa Islam adalah 

tolerer kepada semua penyiasatan saintifik, dan bahawa al-Qur’an terlalu tinggi untuk berbentur 

 
20 Dominican, J. Jomier, Le Commentaire Coranique Du Manar (Paris: G.P. Maisonneuve & Cie., 1954). 
21 Shihatah, Abdullah Mahmud, Manhaj al-Imam Muhammmad ‘Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim 

(Cairo: Matba‘at Jami‘ah al-Qahirah, 1984).   
22 J.J.G. Jansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt (Leiden: E.J. Brill., 1980).  

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

112 

 

dengan sains moden”.23 Beliau juga mendukung tafsiran sosio-budaya Rashid Rida terhadap al-

Qur’an dalam kitab Tafsir al-Quran al-Hakim nya di mana beliau dengan berani menyimpang 

daripada manhaj Abduh (ketika beliau harus mengerjakan tafsir tersebut sendirian setelah 

kewafatan Abduh) “dengan menangani teks al-Qur’an dengan cara yang lebih meluas”.24  Rida 

memulakan inisiatif baru untuk merungkai kontroversi silam yang telah memecahbelahkan 

ulama dan menfokuskan perhatian yang lebih kepada persoalan menyangkut akidah dan hukum 

yang berkait dengan umat Islam kontemporer. Secara konklusif buku ini cukup instrumental 

dalam memperlanjut penyiasatan tentang pandangan saintifik Abduh dan doktrinnya tentang 

sains moden dan al-Qur’an.  

Justeru artikel ini bermaksud mendukung peranan Abduh yang instrumental dalam 

penyebaran sains dan menghasilkan suatu penelitian yang asli tentang sumbangannya kepada 

sains dan inisiatif pembaharuannya dalam masyarakat Mesir. 

 

B. Metode Penelitian 

Kajian ini adalah studi deskriptif, teoretis yang melibatkan rujukan yang ekstensif pada 

materi dan literatur pustaka yang meluas. Ia merujuk sumber-sumber biografis dari bahan 

primer dan sekunder termasuk karya-karya ilmiah Abduh yang berbasis akademik seperti 

Risalat al-Tawhid, Tafsir Juz ‘Amma dan Tafsir al-Manar serta bahan penyelidikan lain yang 

terkait. Ini dianalisis secara kualitatif berasaskan pendekatan fenomenologis, historis dan 

analitis. Tinjauan menggunakan kaedah deduktif (istinbat), induktif (istiqra’) dan deskriptif 

umum yang melihat beberapa ciri utama dari konsepsi dan pandangan sains Abduh, serta 

pemerhatian dan analisis yang terperinci terhadap idea dan pemikiran ilmiahnya, bagi 

merumuskan penemuan yang empirik dan objektif. 

 

C. Pembahasan dan Hasil Penelitian 

Bahagian ini membincangkan asas-asas pemikiran sains yang dilontarkan Abduh dalam 

karyanya yang membawakan ruh dan semangatnya yang intrinsik. Ia menyorot pemikiran dan 

pandangannya tentang falsafah sains, nilai rasionalisme Islam, hubungan sains dan agama dan 

penolakannya terhadap kejumudan dan pandangan dogmatik dan pengaruh materialisme Barat. 

Ini dihimbau daripada karya-karya tafsirnya yang berwibawa seperti Tafsīr al-Manār, Tafsīr 

Juz ‘Amma, Tafsīr al-Fatihah, Tafsir Sura al-‘Asr dan lainnya. 

 

1. Biografi  

Bahagian ini membincangkan period dan latar belakang kehidupan Abduh dan 

pertembungannya dengan lingkungan milieunya, dan sebahagian dari penulisannya yang 

berbobot, seperti al-‘Urwat al-Wuthqa, Al-Islam wa’l-Nasraniyyah ma’al ‘Ilm wa’l Madaniyah 

(Islam dan Kristian berserta Sains dan Peradaban), Tafsir Juz ‘Amma dan Tafsir al-Manar. 

Fokusnya adalah bagi menyorot impak sosial yang lingkungan ini bawakan dalam pertumbuhan 

dan pembentukan pemikirannya. 

Muhammad ibn Abduh ibn Hasan Khayrullah dilahirkan pada tahun 1849 di Buhayra, 

dusun pertanian lokal di Mehallat Nasr, Tanta, Egypt. Beliau berasal dari keturunan Mesir yang 

asli, terlingkung dari kaum Fellahin yang telah mengolah dan mengerjakan Lembah Nil sejak 

lebih seribu tahun. 25 Ibunya berasal dari kabilah Bani ‘Adi, garis kabilah dari turunan Khalifah 

kedua, Saydina ‘Umar ibn al-Khattab (rad). Beliau mendapat pendidikan awalnya dari guru 

persendirian dan penghafal al-Qur’an. Pada usia dini tiga belas tahun, beliau mempelajari 

pengetahuan asas agama di masjid Ahmadi, pusat pengajian yang terkenal di Mesir. Beliau 

 
23 J.J.G. Jansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt, 34. 
24 J.J.G. Jansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt, 77. 
25 Uthman Amin, Muhammad ‘Abduh. Translated by Charles Wendell (Washington, D.C.: n.p., 1955), 4.  

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

113 

 

menetap di sana selama tiga tahun, tanpa menunjukkan sebarang minat pada instruksi pengajian 

yang diajukan pada murid-murid dengan kaedah pengajarannya yang membosankan. Setelah 

beberapa ketika di madrasah, beliau melarikan diri dan pulang ke kampungnya untuk bekerja di 

tanah ladang, dan tak lama kemudian bernikah dengan gadis tempatan. 

Dengan campur tangan dari pamannya Shaykh Khadr Darwish, dan didorong oleh nasihat 

dan sarannya yang bermanfaat, Abduh kembali ke madrasah, dan Shaykh tersebut kekal sebagai 

“pembimbing spiritual dan penuntun dhamirnya.” Pengalaman yang abadi ini dihimbau oleh 

Abduh dalam hubungan dengan usahanya yang kemudian dalam pencarian ilmiah: “Semua 

kepedulianku lenyap, dan aku tidak memikirkan apa pun selain untuk memperlengkap diriku 

dengan sains dan untuk memperbaiki tingkah lakuku. Aku tak punya sesiapa untuk menuntunku 

ke arah objek baru dari keinginanku ini selain Sheikh Darwish Khadr yang pertama kali 

membebaskanku dari penjara kejahilan dengan membuka padaku pintu pengetahuan. Dia telah 

memutuskan bagiku belenggu yang telah mengikat kami tatkala kami mengulangi dengan 

membuta tuli semua yang diberitahukan pada kami, dan telah mengembalikan kami kepada 

agama yang benar. Sheikh ini bagiku adalah kunci kepada kebahagiaan, jika terdapat bagiku 

kebahagiaan di dunia yang keji ini. Dialah yang menyingkapkan kepadaku kecenderunganku 

yang semulajadi yang aku sendiri tidak menyedarinya”. 26 

Pada tahun 1866, beliau memasuki Universiti al-Azhar mengambil subjek mantik (logik), 

falsafah dan tasawuf (mistisisme), dan menunjukkan kecenderungan yang mendalam kepada 

tasawuf dan samadi, “dan beralih ke dalam dunia khayalan di mana beliau berfikir bahawa 

beliau telah bercakap dengan ruh manusia dari generasi yang lepas...dan mencapai keadaan dari 

dunia yang lain dan kebencian kepada percampuran dengan manusia” sehinggalah beliau 

bertemu dengan Jamal al-din al-Afghani yang akhirmya menyembuhkan pengabdiannya yang 

ekstrim kepada kesufian.27 Abduh menghabiskan hanya dua tahun di al-Azhar, dan melancarkan 

serangannya yang kritis terhadap kecenderungan konservatifnya dan keugamaannya yang kolot, 

membongkar taqlid yang meluas yang berurat berakar dalam tradisi dan strukturnya: “Jika aku 

mempunyai bahagian dari pengetahuan yang benar, aku memperolehnya melalui sepuluh tahun 

membersihkan daki-daki al-Azhar daripada otakku, dan sehingga hari ini masih belum sejernih 

yang aku inginkan”. 28 

Abduh merasa hampa dengan sistem yang usang dan terkebelakang dan manhaj yang 

kuno dari penghafalan yang dipaksakan ke atas pelajarnya, dengan cara pembelajaran yang  

dekaden, sebagaimana dilukiskan oleh Dr. Mohammad Sabri: “Mereka memberatkan hafalan 

pelajar dengan campur aduk dari pengetahuan nahu yang sangat rumit dan perincian teologi 

yang dilakukan untuk mengejangkan semangat dan menghambat pertumbuhannya”.29          

Setelah kehadiran Jamal al-din al-Afghani, reformer Islam yang ulung dan ahli falsafah yang 

terkenal kerana ketangkasan dan penentangannya yang lantang terhadap kuasa penjajah Barat, 

yang melancarkan kempennya di Kaherah, Abduh menjadi murid dan pendukungnya yang 

terkuat. Beliau mulai berhubung dengan al-Afghani pada bulan Muharram, 1287/1870 dan 

mengikuti dan menjalani studi dan kajian yang serius dengannya. Beliau terus-menerus 

menyertainya dalam perjuangan dan revolusi yang dilancarkan terhadap British, sehingga 

mereka terpisah ketika al-Afghani diusir ke Hyderabad. Afghani menganjurkan idea pan-

Islamisme yang menarik kaum Muslimin untuk mendirikan Khalifah setelah kejatuhan 

pemerintahan Uthmaniyah. Di bawah pengaruh Afghani, Abduh mengembangkan minatnya 

pada pendidikan dan menguatkan tekadnya kepada pembaharuan dan kecakapannya dalam 

bidang kewartawanan, politik dan mistisisme. Abduh dilatih sebagai ‘alim (ulama/agamawan) 

dan di bawah pengaruh al-Afghani, beliau membangunkan minatnya yang dinamik dalam 

 
26 Uthman Amin, Muhammad ‘Abduh, 4. 
27 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, 32. 
28 Mark Sedgwick, Muhammad Abduh (Oxford: Oneworld Publications.2010), 103. 
29 Uthman Amin, Muhammad ‘Abduh, 4. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

114 

 

falsafah Islam dan penolakan terhadap metode tradisional yang diterapkan di al-Azhar yang 

menghambat perkembangan fikiran, menggalakkan taqlid, menuruti autoriti dan menerima 

pandangan yang konvensional dengan sembrono dan tanpa soal. 

Usaha Afghani yang bertenaga dan menghasut telah memberi impak yang berpanjangan 

dalam perjuangan politik Abduh untuk memecahkan permasalahan yang kritikal di dunia Islam, 

dan untuk membangunkan alternatif yang baru bagi mengejar kepantasan pencapaian di Barat. 

Muhammad Rashid Rida, dalam tulisannya yang ringkas yang diterbitkan dalam al-Manar 

bertajuk al-Tajdid wa al-Tajaddud wa al-Mujaddidun (Pembaharuan, Memperbaharu dan 

Pembaharu) dengan jitu menguraikan sumbangan al-Afghani dan Abduh kepada pembaharuan 

Islam: “Jamal al-Din [al-Afghani] dan Muhammad ‘Abduh telah [membentuk] kumpulan 

saintifik, rasional dan reformis, yang berupaya mengikut jejak langkah mereka dan meneruskan 

dengan pembaharuan mereka sejauh umma telah melihat kecerdasan salah seorang dari mereka 

dalam kepimpinan politik, yang tak terbayangkan sebelum [umma] bersedia untuk bangkit 

dengannya dan mengakui ketinggiannya”.30    

 

2. Teori Sains Islam dan Fikiran Baru di Mesir 

Bahagian ini menganalisis perkaitan antara sains dan agama dan menguraikan secara 

terperinci teori saintifik Abduh dan sumbangannya kepada kemodenan dan kesan dari 

perspektif modennya terhadap rasionalisasi sains yang mendasar. Ia menganalisis latar sejarah 

dari pengetahuan sains dan asal usul dan struktur asasnya dan hubungannya dengan pandangan 

alam Islam. Ia turut membincangkan aspirasi moden Abduh dalam menyebarkan idealisme 

saintifik dalam masyarakat Mesir, yang berpengaruh luas, kerana “beliau telah mempelopori 

pembawaan yang baru dari agama dan kesarjanaan di Mesir di mana lebih dari mana-mana 

seorang lelaki (beliau) memberikan...daya graviti dan menciptakan…literatur yang diilhamkan 

dari idea yang definit tentang kemajuan di dalam kerangka Islam”.31 

Pandangan Abduh yang konstruktif tentang sains dapat dilacak dari usahanya untuk 

mendamaikan autoriti agama dengan penemuan saintifik dan mengharmonikan klaim dan hujah 

akal dengan teks wahyu. Ittijah saintifiknya dapat diamati dari pandangan rasional dan 

saintifiknya yang memberi tekanan kepada keperluan untuk menguasai falsafah sebagai kunci 

bagi pemacuan dan peningkatan di dunia Islam. Gerakan reformasi moden yang dipeloporinya 

mengusulkan metodologi ilmiah untuk diterapkan di setiap sekolah dasar di Mesir. Abduh 

berusaha untuk mendakyahkan penemuan saintifik dan pemakaian daya akliah, kesanggupan 

untuk berfikir, menalar dan menolak pembenturan mazhab dan menafikan ikutan melulu 

(taqlid) tanpa sebarang dalil yang substantif dan jelas. Akal mempunyai kepentingan yang 

hakiki dalam penulisannya yang beliau tekankan untuk mencetuskan perubahan yang 

fundamental di dunia Islam. 

Legasi saintifik yang dibangunkannya dan pengaruh dari kekuatan intelektualnya 

membawa konsekuen yang besar dalam pencarian untuk menemukan semula semangat 

ummatik dan melakar kemajuan yang fenomenal dalam penemuan saintifik yang produktif di 

dunia Islam. Ia memberi sumbangan penting dan bermakna kepada modernisme Islam, sebagai 

“pembaharu agama dari Mesir yang teragung dan salah satu figur yang paling mengagumkan 

dalam sejarah moden Islam”.32 Abduh diraikan sebagai “pelopor pemikiran moden di Mesir”, 

“bapa pemikiran Islam kurun ke-20”, “pembaharu pengetahuan dan hikmah” dan “perintis 

gerakan moden di dunia Arab”, yang legasinya dalam sejarah pembaharuan Islam cukup 

 
30 Rida, Muhammad Rashid, “al-Tajdid wa al-tajaddud wa al-mujaddidun” (Renewal, Renewing, and 

Renewers), al-Manar. Vol. 31, no. 10 (July 1931), pp. 770-777; Charles Kurzman ed., Modernist Islam, 1840-

1940: A Sourcebook (Oxford University Press, 2002). 
31 Gibb, H.A.R., ‘Studies in Contemporary Arabic Literature’. Bulletin of the School of Oriental Studies, 

London, vol. iv (1928), 758. 
32 Osman Amin, Muhammad Abduh, 165. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

115 

 

signifikan, memainkan peranan yang dinamik dalam transformasi dan interpretasi ulang Islam 

dalam pemikiran kontemporer, dengan usaha yang digemblengnya untuk meliberalisasi sistem 

pendidikan, menstrukturkan semula jabatan dan tugas mufti, mentransformasi pandangan dunia 

Islam, membela dan memperjuangkan feminisme Islam dan mengintegrasi ideal dan tradisi 

Islam dan Barat, di mana “Tiada siapa akan menyangkal bahawa kisah “modernisme” Mesir 

adalah kisah “Abduh dan legasinya”. 33  

Menurut Hamka: “Syeikh Muhammmad Abduh adalah orang yang mula-mula membuka 

fikiran baru. Tegasnya fahaman muda di Mesir. Di dalam bahasa Inggeris ditulis: “The first 

leader of modern thought in Egypt” – perintis pemikiran moden di Mesir”.34  Kepentingan dan 

pengaruh intelektualnya dalam kebangunan agama dan perkembangan gerakan Islam moden ini 

diperlihatkan Prof. Dr. H. Kraemer (1888-1965), tokoh ekumenis Hervormd Belanda, dalam 

bukunya Agama Islam yang menganalisis peranan yang krusial yang dimainkannya dalam 

konteks sejarah pembaharuan di Mesir. “Sebetulnya di dunia Islam sudah ada teladan 

pergerakan Islam yang bersifat baru lagi yang bermaksud mempertahankan agama Islam 

terhadap pengaruh-pengaruh kebaratan yang mungkin mengancam kedudukan umat Islam. 

Iaitu pergerakan baru yang timbul di Mesir di bawah pimpinan Muhammad Abduh. Maksud 

Muhammad Abduh dan kawan-kawannya ialah membuktikan agama Islam mungkin 

mencocokkan dirinya dengan suasana zaman baru oleh sebab asas dasar agama Islam 

sebenarnya untuk segala  zaman”. 35 

Sumbangan Abduh dalam percambahan dan pemugaran idealisme sains di dunia Islam 

dan gelombang kebangkitan yang dicetuskannya dalam penerobosan saintifik di al-Azhar dan 

dunia Arab keseluruhannya, telah menyumbang kepada pemberdayaan dan pemacuan saintifik 

dan aspirasi pengislamannya yang monumental di abad kontemporer. Ia telah menggerakkan 

usaha yang besar dalam merekonsiliasi agama dan sains dan mengharmonikan wahyu dengan 

akal, yang berfungsi dalam merekonstruksi dan merangka semula asas sains dan teknologi Barat 

dengan prinsip rasional dan ideal Islam. Dorongannya untuk merekonstruksi sains Islam jelas 

berlandaskan al-Qur’an dan hadith (tradisi Nabi [saw]) yang dengan kuat menggalakkan 

penerokaan dan penemuan sains dan pembangunan idea dan kekuatan intelek. 

Abduh secara tuntas mendukung pilar-pilar sains dan landas rasional agama. Beliau 

memperlihatkan asas dan landasan intelektual sains dan agama yang mendakap akal (‘aql), 

wahyu (wahy), ilmu (‘ilm), rasionalisme dan keadilan (al-‘adl). Abduh tidak melihat sebarang 

pertentangan atau pemisahan antara agama dan akal dan secara tegas mempertahankan bahawa 

sains adalah teman agama yang terintim dan tiada perbenturan dan konflik antara keduanya. 

Menurutnya, tidak ada percanggahan antara “iman” dan “akal”. Jika terdapat semacam 

percanggahan antara “akal” dan “wahyu” ia harus diandaikan bahawa satu atau lainnya 

telah disalahtafsirkan; kerana keduanya pada dasarnya merupakan dua cara yang berbeza 

untuk menyampaikan satu kebenaran Ilahi. 36 

Beliau menekankan pendekatan transformatif terhadap agama khususnya aspek-aspek 

yang tertentu yang jatuh dalam lapangan al-mutaghaiyyirat (yang berubah), yang menuntut 

pemikiran yang rasional dan perseptif. Ia membezakan antara hal yang tetap (al-thawabit) dan 

yang berubah (al-mutaghaiyyirat), prinsip dan model, yang menggariskan intisari dari prinsip 

shariah yang mutlak dan abadi dengan realiti dan kondisi dan keperluan yang spesifik umat 

Islam. Prinsip yang mendasari idealnya adalah penggemblengan harakat saintifik dan kebebasan 

dan pembaharuan yang dinamik dari kekuatan agama dan peradaban untuk merespon secara 

memadai terhadap cabaran-cabaran kontemporer. 

 
33 Kenneth Cragg, “The Modernist Movement in Egypt”, in Richard N. Frye, ed., Islam and the West (The 

Hague: Mouton & Co., 1957), 149.  
34 Hamka, Sejarah Perkembangan Pemurnian Ajaran Islam di Indonesia (Djakarta: Tintamas, 1961).   
35 Hendrik, Kraemer, Agama Islam (Djakarta: Badan Penerbit Gredja dan Zending, 1928).   
36 Abduh, Risalah al-Tawhid, 9.  

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

116 

 

Faham rasionalisme Abduh sebahagiannya timbul dari pengaruh Jamal al-din al-Afghani 

(1838-1897) yang dengan terang-terangan mendakyahkan falsafah dengan cara yang signifikan 

dan lantang. Dalam himbauannya tentang pertentangan antara dogma dan falsafah, al-Afghani 

membayangkan: “Selama manusia hidup, pergulatan tidak akan berhenti antara dogma dan 

pencarian yang bebas, antara agama dan falsafah; pergelutan yang gawat yang mana, saya 

khuatir, kemenangan tidak berpihak kepada pemikiran yang bebas, kerana kebanyakan massa 

tidak menyukai nalar, dan ajarannya hanya dapat difahami oleh sesetengah yang cerdas dari 

kelompok elit…” 37 

Abduh telah melakarkan faham teologi dan filsafat yang dinamik dalam Risalat al-

Tauhid-nya (Tretis tentang Tauhid) yang selari dengan fikrah universal al-Afghani, melalui 

mana beliau berusaha untuk mendamaikan antara naluri dan sains, menegakkan keunggulan 

agama, menekankan keperluan terhadap ijtihad (penalaran bebas), mereformasi dan 

menyesuaikan etika Islam dan preskripsi hukum dengan praktik kemodenan, mengembangkan 

pemikiran rasional, memperjuangkan agenda tajdid dan mempelopori pembangunan sains 

dalam kehidupan moden. Sumbangannya yang bermakna kepada harakat pemikiran ini telah 

mencetuskan kekuatan dan keyakinan dalam mengembangkan dan menggalakkan rasionaliti, 

kreativiti dan integrasi yang positif antara sains dan agama. 

Dalam ikhtiarnya untuk mengembangkan aspirasi moden dan harakat saintifik, Abduh 

telah menggerakkan transformasi yang berkesan yang membuka jalan bagi fikiran dan idea 

untuk mengakar dan berkembang. Ia mengerahkan pencarian rasional dengan semangat yang 

bebas dan menggariskan falsafah yang ekumenis berasaskan premis bahawa tiada pertentangan 

antara sains dan agama, dan bahawa keduanya sains dan agama berakar dalam nalar, dan 

bahawa al-Qur’an menggesa manusia untuk menggunakan akalnya.38 

Pengaruh yang meluas dari kekuatan rasio yang digemblengnya ini dihimbau dalam 

karyanya yang menunjukkan kemampanan dan kelangsungan preskripsi Islam dalam era 

moden, yang terumus dalam Risalah At-Tauhid-nya: “Agama harus dianggap sebagai teman 

kepada sains, merangsang manusia untuk menyelidik rahsia kewujudan, menyuruhnya untuk 

mengiktiraf kebenaran yang telah mapan dan untuk bergantung kepadanya dalam kehidupan 

moral dan perilakunya”.39  

 

3. Hubungan Sains dan Agama  

Idea yang signifikan dari pendirian Abduh tentang sains banyak tercantum dalam 

karyanya seperti Al-Islām wa’l-Nasrāniyyah ma’al ‘Ilm wa’l Madaniyah (Islam dan Kristian 

Beserta Sains dan Peradaban); Tārīkh al-Ustādh al-Imām al-Shaykh Muhammad ‘Abduh 

[Biografi Muhammad ‘Abduh, yang disusun oleh Muhammad Rashid Rida], dan al-A‘māl al-

Kāmilah [Himpunan Karyanya, yang diedit oleh Muhammad Imarah]. Dalam usahanya untuk 

menyikapi kebenaran wahyu, Abduh memandang pengetahuan yang diperoleh melalui usaha 

manusia yang rasional dan melalui wahyu al-Qur’an saling melengkapi antara satu sama lain. 

Baginya, kedua-duanya adalah ‘tanda dari Tuhan’ yang memungkinkan manusia untuk 

mengkaji dan memahami alam tabii dan menekankan atas kewujudan bersama sains dan wahyu. 

Abduh menggabungkan pendekatan naturalis dan tradisionalis dalam gerakannya yang 

menekankan pada keyakinan dalam hal agama dan Kitab. Dengan sejarah Islam yang 

dipinggirkan, Abduh justeru menggerakkan usaha untuk menginterpretasi semula al-Qur’an 

berdasarkan pemahaman sains moden, dan argumentasi akal, sebagai kayu ukur yang 

fundamental untuk membuktikan kerelevanan Islam yang kontemporer sebagai agama yang 

 
37 Nikki, R. Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal 

ad-Din “al-Afghani” (University of California Press, 1968).  
38 Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh and Science’.  
39 Abduh, Risalah al-Tawhid, 10. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

117 

 

mudah, tolerer dan selaras dengan kondisi kehidupan manusia.40 

Ideanya menemui gaungnya dari puluhan sarjana moden yang mendengungkan magnitud 

pemikiran yang sama, menyoroti Islam sebagai agama akal dan fitrah, dan kepentingan yang 

fundamental dari logik (mantiq) sebagai kebijaksanaan (hikmah) yang dianugerahkan Tuhan 

yang tak dapat tidak bagi pemikiran saintifik. Bagi Abduh, agama harus dianggap teman 

terintim kepada sains, yang menggerakkan manusia untuk menyelongkar rahsia kewujudan 

alam ini, menyuruhnya untuk mengiktiraf hakikat kebenaran yang tersingkap, dan 

menjadikannya tempat rujukan dalam kehidupan dan prilaku moralnya. Kontribusi Abduh yang 

meluas terhadap sains dibayangkan daripada pandangan pragmatiknya tentang pendidikan 

sains, di mana beliau menegaskan: “tanpa penyebaran pendidikan dalam sains moden, bangsa 

itu akan ketinggalan jauh daripada bangsa lain, meninggalkan identiti dan kebajikan dalam 

bahaya perpecahan”. 41 

Dalam artikelnya tentang “falsafah dan seruan kepada sains moden” Abduh 

mengekspresikan kehairanannya atas orang Islam yang enggan untuk mengajar logik: “Jika 

inilah sikap kita terhadap subjek sepertinya...saya khuatir untuk memikirkan betapakah 

penanggapan kita terhadap sains yang baru yang telah menjadi keperluan sehari-hari dan asas 

daripada kebahagiaan, kekayaan dan kuasa di era moden...kita harus mendapatkan perkara ini 

dalam cara yang tepat mengikut tuntunan kaum kita sendiri yang ingin kita sadar tentang 

keperluan kita terhadap ilmu tersebut dan bahaya apabila kita mengabaikannya”. 42 

Abduh positif dengan kemampuan dan keupayaan sains yang beliau dengan yakin 

lontarkan: “sains adalah jalan kehidupan yang berakar dalam kebebasan dan kemajuan; dalam 

bentuknya yang sejati, sains, apabila dengan tepat disatukan dengan agama, membawa 

masyarakat kepada penyempurnaan. Tanpa kebebasan, sains tidak bisa wujud, sebagaimana 

tanpa keadilan, kebebasan dan kemajuan tidak bisa wujud. Kebebasan mengimplikasikan 

keadilan sebagaimana sains mengimplikasikan kebebasan”.43 Bagi Abduh, sains mempunyai 

perkaitan yang erat dengan akal (‘aql), dan agama dengan kesedaran moral (wijdan). Keduanya 

memberi pengisian kepada manusia di mana ia saling melengkapi. Ia tidak akan bertingkah atau 

menyanggahi antara satu sama lain, dan keduanya adalah satu dalam jiwa manusia. Beliau 

secara konsisten menyebut bahawa: “kedua-duanya sains dan agama berakar dalam nalar, dan 

bahawa al-Qur’an menggesa manusia untuk menggunakan akalnya”. 44 

Menurut Abduh, untuk meleraikan stagnasi sekarang dan keteledoran dan 

keterbelakangan di dunia Islam dalam dekad yang panjang umat harus mendakap sains dan 

teknologi moden dan merumuskan semula idea-idea Barat yang tidak melanggar garis dan 

ketentuan Islam. Idea pembaharuan yang diperkenalkannya telah menyebar luas di dunia Islam 

dan pengaruhnya yang kreatif telah menyumbang kepada pemacuan sains dan menawan semula 

kemegahan dan peranan Islam yang dinamik di persada global. Pandangan saintifik dan teori 

rasional Abduh dan terobosan falsafahnya tentang sains menandai transisi yang baru ke arah 

Islamisasi sains berasaskan pencerahan dan pemahaman yang dinamik tentang konstruksi sains 

Islam. 

 

4. Hasil Analisis dari Tafsiran Saintifik Abduh  

Bahagian ini menyorot idea-idea signifikan Abduh tentang sains dan falsafahnya 

mengenai epistemologi ilmu dan sejarah. Ia meneroka intisari dan nuansa pemikiran 

saintifiknya yang direpresentasikan dari tafsirnya yang ringkas dan autoritatif (Tafsīr Juz 

 
40 Aziz al-Azmeh, Islam and Modernities. 
41 Khoury, Nabil Abdo. “Islam and Modernization in the Middle East: Muhammad ‘Abduh, An Ideology of 

Development” (Tesis Ph.D., State University of New York, Albany, 1976).  
42 Imarah, A‘mal al-Kamilah. 
43 Abduh, Al-Ahram, 1880, John W. Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh on Science’. 
44 John W. Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh on Science’. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

118 

 

‘Amma dan Tafsīr al-Manār) yang menawarkan interpretasi dan interpretasi ulang yang segar 

terhadap ideal Islam dan secara konsisten telah menjadi landas dan pelantar dari ideanya yang 

utama tentang sains. Penguraian saintifik Abduh dalam tafsiran al-Qur’an ini adalah 

berdasarkan manhaj rasional yang dibangunkan dalam interpretasi teks. Ia menganalisis impak 

dari idea saintifik Abduh dan pengaruhnya yang signifikan dalam pemulihan semula semangat 

saintifik di dunia Islam, dengan pandangan yang kritis tentang struktur dan muatan Tafsir nya 

dan tema-tema umumnya berserta dengan peninjauan tentang aspek-aspek linguistik, 

kesusasteraan, sejarah dan doktrinal dari al-Manar. Ini membantu dalam melakar dan 

menzahirkan perspektif yang jelas tentang corak pemikiran Abduh, seperti yang tergambar 

dalam karyanya. 

Tafsīr al-Manārnya telah memberi impak terhadap kemajuan idea dan pengetahuan 

saintifik dalam masyarakat Islam kontemporer, dan menyumbang kepada pemekaran akliah dan 

pertumbuhannya yang belum pernah terjadi sebelumnya, di mana: “ajaran, keperibadian dan 

pengaruhnya [Abduh] membentuk satu-satunya faktor yang paling menentukan dalam 

perkembangan pemikiran dan pembaharuan Arab Muslim pada kurun kedua-puluh”.45   

Keterampilan ‘Abduh dalam sains dan pengembangan manhaj saintifiknya terserlah 

dalam usahanya untuk mendamaikan akal dan wahyu dan menemukan landasan yang baru bagi 

sains Islam untuk dipugar berasaskan penyatuan akal, wahyu dan rasionaliti. Menurutnya akal 

adalah penopang Islam yang terkuat, dan umat Islam harus merangkul semula substansi, 

semangat dan matlamat dari shariah dan dengan bersungguh-sungguh merealisasikan prinsipnya 

dalam praktik mu‘amalah (urusan sosial) yang modern. Dalam usahanya untuk mensintesiskan 

antara premis sains dan agama, ia mengeluarkan tafsir saintifik (al-‘ilm) yang secara strategik 

menjurus kepada pemugaran semangat rasional dan mendobrak benteng taqlid dan 

menghapuskan kelesuan dan keterbelakangan umat, di mana: “Aku tidak dapat menghindar dari 

mengharap yang umat Islam akan berhasil suatu hari nanti dalam mendobrak rantai 

belenggunya dan mara dengan tegas di jalan peradaban mengikut cara masyarakat Barat”.46 

Tafsirnya cukup instrumental dalam menyingkapkan sifat dasar sains dan perjalanan 

kosmik, undang-undang tabii, yang telah memangkin dan menggerakkan kemajuan sains di 

dunia Islam, yang menyumbang kepada pemugaran idea dan gagasan keagamaan dan religius 

yang ia cuba rekonsiliasikan dari pelbagai fraksi dan pandangan dari mazhab fiqh Islam, dan 

merungkai banyak konflik dan idea yang bertumbuk dalam tafsiran, Abduh telah menggariskan 

manhaj tafsir akliah yang berkesan yang berpijak pada asas saintifik yang kritis dan rasional, 

sebagaimana dihuraikan dalam perbincangan teksnya dalam Tafsir al-Manar, Tafsir Juz 

‘Amma, Tafsir al-Fatihah, dan Tafsir Surat al-‘Asr nya yang melantarkan asas yang penting 

seputar doktrin dan pandangan saintifiknya terhadap al-Qur’an. Tafsir al-Manar yang 

dihasilkan pada akhir kurun kesembilan belas menggarap faham rasional dari tradisi pemikiran 

yang meluas dan intisari kebudayaan dan peradabannya yang klasik. 

Tanpa berlarut-larut dalam perbahasan tentang doktrin dan ikhtilaf fiqh yang kompleks, 

beliau lebih mendasarkan tafsirannya dari ideal saintifik yang didukung oleh ayat al-Qur’an 

yang eksplisit dan hadith yang autentik - prinsip yang monumental dalam menegakkan idea 

sains dan kekuatannya dalam perbahasan teks. Dalam analisisnya tentang manhaj yang 

digariskan Abduh dalam tafsir al-Qur’an, Abdullah Mahmud Shihatah menumpukan sebuah bab 

untuk menguraikan kecenderungan dan dasar hermeneutik Abduh. Contoh yang diambil dari 

interpretasi Abduh termasuk khitab [diskusi] al-Qur’an tentang kota yang tidak dikenali 

(qaryah) yang disebut dalam surah al-Baqarah 2:58, wabak dari langit (rijzan min al-sama’) 

[2:59], makanan yang Nabi Zakariya (as) temui dalam biara Maryam [3:37].  Beliau juga 

membincangkan keterbatasan tafsir Abduh dalam menangani isu-isu eskatologi (seperti al-sirat, 

 
45 Kenneth Cragg, The Theology of Unity (introduction). 
46 Kurzman, Modernist Islam, 108. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

119 

 

al-mizan, al-jannah, al-nār, al-qada’ wa’l-qadar).47 ‘Abduh sering merujuk kepada karya tafsir 

klasik dengan fokus yang khusus pada dimensi (bu’d) masa dan tempat, latar penurunan ayat 

asbab al-nuzul, menekankan pada maksud literal dari teks dan konteksnya, menyingkirkan 

riwayat israiliyyat (kisah-kisah yang dinukil dari sumber Yahudi dan Kristian dari sejarah dan 

tradisi Bible) dalam tafsirnya. Dalam manhajnya, “yang dibersihkan daripada hikayat dongeng 

dari luar” beliau berusaha untuk menemukan semula maksud yang asli dari al-Qur’an, yang 

membentuk generasi pendahulu yang salih (al-salaf al-salih) dan mengimbau semula moraliti 

spiritual mereka bagi penyebaran dalam masyarakat modern.48 

Beliau membahagikan ayat-ayat dari satu surah ke dalam unit-unit yang bermakna dan 

berusaha untuk membawakan perkaitan antara surah-surah itu sendiri, yang menunjukan, 

bahawa idea tentang konteks dan integriti masuk sebagai prinsip hermeneutik dan diekspresikan 

dari segi keunggulan persuratan (i‘jaz) al-Qur’an. Tafsir tersebut ditulis dalam corak tradisional 

sebagai tafsir interlinear (ayat demi ayat) dan mempunyai rujukan silang kepada bahagian al-

Qur’an yang lain yang menangani topik yang sama. Inovasi dan karakter modennya merentang 

dari format kepada isi. 

Sebahagian bentuk yang krusial dari tafsirnya adalah idea-idea reform yang 

dilontarkannya, mengusulkan keperluan untuk memahami al-Qur’an dari pandangan dunia 

saintifik yang menuntut interpretasi semula terhadap idea-idea al-Qur’an,49 seperti mukjizat, 

kenabian, agama dan akal, ilmu, falsafah dan sains. Tafsirannya menzahirkan kefahaman 

moden dan aspirasi penting yang mendengungkan pemahaman yang prinsipal tentang ayat-ayat 

saintifik. Idea reform menghendaki penilaian semula terhadap warisan intelektual umat Islam 

dan menuntut meninggalkan praktik ikutan yang membuta tuli atau taqlid, di mana “Abduh 

percaya bahawa struktur yang kaku dari budaya Islam menghalang dari apa yang pada asasnya 

adalah agama yang logik dan mengalir”.50  

 

D. Kesimpulan 

Sebagai rumusan, kajian terkait pemikiran sains yang dilontarkan Abduh dalam tafsir al-

Qur’annya, telah melahirkan gagasan yang cemerlang dalam mencorakkan tamadun dunia Islam 

yang moden dan progresif. Tafsīr al-Manār adalah salah satu karya penting dalam tradisi tafsir 

yang autoritatif dan berpengaruh dalam penafsiran moden yang kemudiannya dikembangkan 

dan dipelopori oleh Tafsir al-Marāghī oleh Ahmad Mustafa al-Marāghī, Tafsir al-Quran al-

Majid atau Tafsir al-Nur oleh Teungku Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, The Message of the 

Qur’ān oleh Muhammad Asad, Tafsir al-Azhar oleh Buya Hamka, Fī Zilāl al-Qur’ān oleh 

Sayyid Qutb dan lain-lainnya. Kitab Tafsīr tersebut mencerminkan manhaj saintifik dari tafsir 

al-Qur’ān, dalam mengunjurkan dan merangka penjelasan yang rasional dan inovatif terhadap 

teks, yang memperlihatkan daya intelektual dan keluasan ijtihadnya dalam nuansa pembaharuan 

dan pemahaman teks yang integral. Penelitian ini telah memperlihatkan sumbangan Abduh 

yang bertahan dalam penemuan sains klasik dan moden dan menyingkap nilai-nilai universal 

dari sains yang diperincikan dari ide-ide rasionalnya dan kemajuan harakat saintifik di masa 

kehidupannya. Abduh melontarkan pandangan sains yang kritis yang digagaskan dari 

pengetahuan Qur’ānik yang fundamental. Rumusannya memberi kesan penting terhadap nuansa 

politik dan dakwah semasa yang digarap dari idealisme dan filsafat sains yang diilhamkan oleh 

al-Afghani dan manhaj saintifik yang dirumuskannya. Dalam penulisannya Abduh membawa 

manhaj sains yang kompeten selari dengan khittah dan cita-cita nahdah yang dilakarkannya 

 
47 Shihatah, Abdullah Mahmud, Manhaj al-Imam Muhammmad ‘Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim 

(Cairo: Matba‘at Jami‘ah al-Qahirah, 1984).   
48 Barbara Freyer, Stowasser, Women in the Qur’an, Traditions and Interpretations (Oxford University 

Press, 1994), 34. 
49 Abdullah Saeed, The Qur’an: An Introduction (New York: Routledge, 2008), 209. 
50 Mark Sedgwick, Muhammad Abduh, 1. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

120 

 

yang telah melonjakkan pengaruh reform dan ilmu dan memperkenalkan falsafah sains yang 

berkesan di dunia Islam. 

 

 

Referensi   

 

Abduh, Muhammad. The Theology of Unity (Risalat al-Tawhid), translated by Ishaq Musa‘ad, 

& Kenneth Cragg. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2004. 

 

Abdullah Saeed. The Qur’an: An Introduction. New York: Routledge, 2008. 

 

Adnan, Mohamed Yusoff, ‘Al-Imam Muhammad ‘Abduh: Tokoh Pembaharuan Ilmu Tafsir’. 

PhD diss., Universiti Kebangsaan Malaysia, 2005. 

 

Albert, Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798-1939. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1962. 

 

Amir, Ahmad Nabil. Muhammad Abduh’s Contributions to Science and Technology. 

Saarbrucken, Germany: LAP LAMBERT Academic Publishing, 2015. 

 

Amir, Ahmad Nabil. Sumbangan Imam Muhammad Abduh kepada Sains dan Teknologi. Kuala 

Lumpur Islamic Renaissance Front, 2017. 

 

Aziz al-Azmeh. Islam and Modernities, 2nd edition. London: Verso, 1996. 

 

Barbara Freyer, Stowasser. Women in the Qur’an, Traditions and Interpretations. Oxford 

University Press, 1994. 

 

Charles C. Adams. Islam and Modernism in Egypt: A Study on the Modern Reform Movement 

Inaugurated by Muhammad ‘Abduh. Russell & Russell: New York, 1933. 

 

Charles Kurzman ed., Modernist Islam, 1840-1940: A Sourcebook. Oxford University Press, 

2002. 

 

Dominican, J. Jomier. Le Commentaire Coranique Du Manar. Paris: G.P. Maisonneuve & Cie., 

1954.  

 

Gibb, H.A.R., ‘Studies in Contemporary Arabic Literature’. Bulletin of the School of Oriental 

Studies, London, vol. iv, 1928.  

 

Hamka, Sejarah Perkembangan Pemurnian Ajaran Islam di Indonesia. Djakarta: Tintamas, 

1961. 

 

Hendrik, Kraemer. Agama Islam. Djakarta: Badan Penerbit Gredja dan Zending, 1928.  

 

‘Imarah, Muhammad. Al-A‘mal al-Kamilah [Complete Works]. 3 vols. Beirut: n.p., 1972. 

 

‘Imarah, Muhammad. A‘mal al-Kamilah. Alexandria: Bibliotheca Alexandrina, 2005. 

 

J.J.G. Jansen. The Interpretation of the Koran in Modern Egypt. Leiden: E.J. Brill., 1980. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

121 

 

  

Johann, Bussow. ‘Muhammad ‘Abduh: The Theology of Unity’, in Religious Dynamics under 

the Impact of Imperialism and Colonialism. Brill, 2017, 141-159. 

 

Kenneth Cragg. ‘The Modernist Movement in Egypt’ in Richard N. Frye, ed., Islam and the 

West. The Hague: Mouton & Co., 1957.  

 

Khoury, Nabil Abdo. ‘Islam and Modernization in the Middle East: Muhammad ‘Abduh, An 

Ideology of Development’. Tesis Ph.D., State University of New York, Albany, 1976. 

 

Livingston, John W., 1995. ‘Muhammad ‘Abduh on Science’, The Muslim World, Vol. lxxxv, 

no.3-4 (July-Oct, 1995), 215-234. 

 

Malcolm H. Kerr. Islamic Reform: the Political and Legal Theories of Muhammad ‘Abduh and 

Rashid Rida. Los Angeles: University of California Press.1966. 

 

Muhammad, Hamidullah. “Ernest Renan and Jamal al-Din Afghani: Foremost Representatives 

of Two Cultures”, The Islamic Review (May-June, 1958), 33-35. 

 

Nikki, R. Keddie. An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of 

Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani”. University of California Press, 1968.  

 

R. Stephen Humphreys. Mu‘awiya ibn Abi Sufyan. Oxford: Oneworld publications, 2006.  

 

Rida, Muhammad Rashid. Tarikh al-Ustadh al-Imam ash-Shaykh Muhammad ‘Abduh. Cairo: 

Matba‘at al-Manar, 1906.  

 

Rida, Muhammad Rashid. “al-Tajdid wa al-tajaddud wa al-mujaddidun” (Renewal, Renewing, 

and Renewers). al-Manar. Vol. 31, no. 10 (July 1931), pp. 770-777.  

 

Sedgwick, Mark. Muhammad Abduh. Oxford: Oneworld Publications, 2010. 

 

Shihatah, Abdullah Mahmud. Manhaj al-Imam Muhammmad ‘Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-

Karim. Cairo: Matba‘at Jami‘ah al-Qahirah, 1984.   

 

Uthman Amin. Muhammad ‘Abduh. Translated by Charles Wendell. Washington, D.C.: n.p., 

1955. 

 

Yvonne Yazbeck Haddad. “Muhammad Abduh: Pioneer of Islamic Reform”, in Ali Rahnema, 

ed., Pioneers of Islamic Revival. UK, London: Zed Books, 1994. 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

