MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

PENGARUH SAINS DALAM PERKEMBANGAN MODERN MENURUT
MUHAMMAD ABDUH

Ahmad Nabil Amir
Former associate research fellow, International Institute of Islamic Thought and Civilization
(ISTAC-1IUM), Bukit Tunku 50480 Kuala Lumpur, Malaysia
E-Mail: nabiller2002@gmail.com

Tasnim Abdul Rahman
Universiti Sultan Zainal Abidin (UniSZA), Kampus Gong Badak, 21300 Kuala Nerus,
Terengganu, Malaysia
E-Mail: tasnimrahman@unisza.edu.my

Abstrak

Acrtikel ini meneliti pemikiran sains Shaykh Muhammad Abduh (1849-1905) dan pengaruhnya
di dunia Islam. Perspektif saintifiknya ini dhuraikan secara sistematik dengan menganalisis
karya-karyanya yang yang prolifik dan ekstensif tentang sains, seperti Al-Islam wa’l-
Nasraniyyah Ma‘a al-‘l[lm wa’l-Madaniyyah (Islam dan Kristian dan pendirian keduanya
terhadap ilmu dan peradaban), Tafsir al-Manar, Tafsir Juz ‘Amma (Komentar atas Juz ‘Amma),
Risalat al-Tawhid (Tretis tentang tawhid) di samping kitab-kitab serta literatur penting yang
lain dari Abduh. Tema utama yang dibincangkan menfokuskan pada falsafah sains Abduh,
sumbangan Abduh kepada kemodenan, dan pandangan saintifiknya dalam tafsir. la turut
membincangkan pengaruhnya terhadap masyarakat Mesir moden dan impaknya yang penting
dalam pencerahan dan pembaharuan Islam di zaman moden. Metode kajian bersifat kualitatif
berasaskan kaedah tinjauan literatur dan biografi. Penelitian ini menyimpulkan penemuan yang
signifikan, yang memperlihatkan bahawa sumbangan utama Abduh kepada sains adalah dalam
mengislamkan karakter dan landasnya yang dinamik berdasarkan pandangan sarwa Islam yang
moden. Ini secara substantif dipaparkan dalam usahanya untuk memperkenalkan tafsiran
saintifik terhadap al-Qur’an, yang mengangkat keunggulan akal dan intelek (‘aql),
membawakan kefahaman rasionalnya terhadap teks, dan menyumbang kepada kebangkitan
pikiran saintifik, kebebasan idea (taharrur), dan pandangan sarwa religius yang dinamik.

Kata Kunci: Muhammad Abduh, Sains, Reformer, Islam

Abstract
This article examines the scientific thought of Shaykh Muhammad Abduh (1849-1905) ideas on
science by systematically analyzing his extensive works on science, such as Al-Islam wa al-
Nasraniyyah Ma ‘a al-‘Ilm wa’l-Madaniyyah (Islam and Christianity in Relation to Science and
Civilization), Tafsir al-Manar (The Manar Commentary), Tafsir Juz ‘Amma (the Commentary
of Juz ‘Amma), Risalat al-Tawhid (Treatise on the Unity of God), Journal al-Manar (the
Lighthouse) and other important literary works and prolific writings of Muhammad ‘Abduh.
The principal themes discussed in this work concentrated on Muhammad Abduh’s philosophy of
science, ‘Abduh’s contributions to modernity, and his scientific views in the Qur’an. It also
discussed his influence on the modern Egypt and its important impact in the enlightening and
reforming of modern Islam. The method of study is qualitative (narrative) in nature based on
literature survey. The study significantly arrived at considerable result which demonstrates that
Abduh’s primary contribution to science and technology is to Islamize its dynamic character
and foundation based on modern Islamic worldview. This was significantly illustrated in his

104


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:AanAnatha@gmail.com
mailto:tasnimrahman@unisza.edu.my

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

endeavor to present scientific commentary of the Qur’an which focused on the primacy of ‘aql
(intellect) and reason, unleashing his rational understanding of the text, and contributing to the
revival of scientific thought, the freedom of ideas (taharrur) and dynamic religious worldview.

Keywords: Muhammad Abduh, Science, Reformist, Islam

. Pendahuluan

Artikel ini membahas pemikiran sains Muhammad Abduh (1849-1905) dan impaknya
terhadap pembangunan dan kemajuan saintifik di dunia Islam. Pemikiran ini dikembangkan
daripada karyanya Risalat al-Tawhid yang merupakan karya moden yang klasik dalam teologi
reformis Islam.t la menyumbang kepada pencerahan sains dalam masyarakat dan kegunaannya
yang praktis yang menginspirasikan idea-idea programatik tentang agama dan sains yang
mencirikan nilai-nilai pembaharuan yang dianjurkan oleh madrasah al-Manarnya. Tulisan ini
mengetengahkan pandangan Islam moden yang dikembangkannya dalam pembaharuan harakat
intelektual yang dinamis dan relevansinya dalam rupa dan idea moden Islam. Sumbangannya
dalam bidang sains ini tidak terbatas kepada aspek fizikal, malah dalam perbincangan teologi,
kalam dan tafsir yang mendalam seperti yang terpapar dalam Tafsir Juz- ‘Amma dan Tafsir al-
Manarnya. Usaha Abduh dalam mendakyahkan penemuan saintifik ini berpengaruh dalam
pertumbuhan kesedaran intelek masyarakat, yang mendorong keupayaannya untuk berfikir, dan
menolak ikutan yang melulu kepada mazhab tanpa dalil yang substansif dan jelas. Mesejnya
ialah kemajuan saintifik tidak mungkin tercapai tanpa kekuatan akal.

Pada zaman pergolakan menjelang akhir abad ke 19, kebangkitan saintifik yang
revolusioner telah diilhamkan oleh Jamal al-Din al-Afghani (1839-9 Mac 1897), aktivis Pan-
Islam dan gurunya Abduh yang mengajarkannya tentang falsafah sains dan metafizik di al-
Azhar. Keinsafan terhadap sains ini dihidupkan tatkala dunia Islam berpecah akibat kejatuhan
empayar Uthmaniyah dan dikuasai oleh penjajahan kolonial yang menakluk wilayah dan tanah
Islam. Suasana yang bejat ini menyebabkan umat berundur kepada spiritualiti dan penyerahan
yang permisif dengan kepercayaan tahyul dan khurafat yang karut-marut. Terkesan oleh
serangan orientalis, Joseph Ernest Renan (1823-1892) dalam Journal des Debats di Paris? dan
Farah Antun dalam majalah al-Jami‘ah terhadap kemunduran umat yang diakibatkan oleh
agama, Abduh merespon tentangan ini dengan menterjemahkan karya al-Afghani al-Radd ‘ala
al-Dahriyyin (Penolakan terhadap Kaum Naturalis — Refutation of the Atheists) dan menulis
sanggahannya terhadap Farah Antun, editor al-Jami ‘ah dalam Al-Isiam wa’l-Nasraniyyah Ma ‘a
al- ‘Ilm wa’I-Madaniyyah.

Abduh mengetengahkan idea pembaharuan dan reformasi yang intrinsik daripada agama
itu sendiri, yang dimaknai berdasarkan fakta sains dan sejarah serta perkembangan idea
mutakhir. Menurutnya Islam berpijak pada kedua-duanya wahyu dan juga akal. la
menggerakkan fahaman moden Islam yang menghidupkan kekuatan dan semangat rasionalnya
yang dinamis dan liberal dan menyumbang kepada perubahan dan pembentukan usul dan
pandangan hidup berasaskan nilai sosial, budaya, pendidikan, dan politiknya yang ideal. Idea-
idea saintifik yang dinamis diketengahkan Abduh dalam penafsirannya terhadap ayat-ayat al-
Qur’an yang menggariskan pemahamannya yang rasional dan saintifik dalam menghubungkan
keserasian antara al-Qur’an dan akal, Islam dan sains. Corak penalarannya yang kritis ini
terkesan oleh metodologi tafsirnya yang khas, i.e., tafsir al-‘agli atau tafsir bi’l-ra’yi yang

! Johann, Bussow. “Muhammad ‘Abduh: The Theology of Unity”, in Religious Dynamics under the Impact
of Imperialism and Colonialism (Brill, 2017), pp. 141-159.

2 Muhammad, Hamidullah. “Ernest Renan and Jamal al-Din Afghani: Foremost Representatives of Two
Cultures”, The Islamic Review (May-June, 1958), 33-35.

105


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

dipengaruhi oleh filsafat al-Afghani dan premis rasionalnya. la membawakan pemahaman
saintifik (tafsir al- i/miy) dalam peninjauannya terhadap teks. Ini ditampilkan oleh Abduh dan
Rashid Rida dalam Tafsir al-Manar, berbeza daripada tafsir-tafsir tradisional sebelumnya yang
bersifat dogmatik, yang menekankan nuansa sosial dan kesusasteraan dalam al-Qur’an
berhaluan adabi ijtima ‘i (etika-kemasyarakatan) dan haraki (dinamik).

Kajian yang kritikal tentang pandangan saintifik Abduh masih terbatas dalam penulisan
kontemporer, meski dengan kepentingannya yang krusial terhadap umat, untuk menarik
manfaat dari tuntunan spiritual Abduh dan mencari penyelesaian yang praktikal terhadap
cabaran yang mendepaninya pada saat yang kritis dan tak terjangkau ini. Peranan yang semakin
meluas dari sains dalam dunia moden dan persaingan kuasa-kuasa besar untuk membuat
penemuan baru dalam sains menuntut kajian yang kritikal tentang topik ini.

Acrtikel ini adalah upaya yang penting dan percubaan seadanya untuk mengisi tugas ini
dengan membawakan analisis yang substantif tentang sumbangan Abduh kepada sains dan
usahanya dalam menggerakkan nahdah (renaisans) dalam masyarakat Islam dan perusahaan
sains yang menyusul. Perhatiannya yang pokok adalah untuk menyorot pandangannya tentang
sains dan inisiatifnya dalam merespon kepada cabaran saintifik dari dunia Barat. Karya-karya
saintifik Abduh seperti Al-Islam wa’l-Nasraniyyah ma’al ‘l[lm wa’l Madaniyah (Islam dan
Kristian Beserta Sains dan Peradaban), Tafsir al-Manar, Tafsir Juz ‘Amma (Komentar atas Juz
‘Amma), Risalat al-Tawhid (Tretis tentang Tawhid) dan terjemahannya atas karya Jamal al-Din
al-Afghani al-Radd ‘ala al-Dahriyyah (Sangkalan terhadap Kaum Materialis) telah melantarkan
asas bagi kajian dan analisis yang kritis.

Karya-karya tentang Muhammad Abduh sejak pertengahan kurun kedua puluh
kebanyakannya menfokuskan kepada biografi kehidupan dan analisis tentang inisiatif
pembaharuannya. Tema kunci tentang sumbangan saintifiknya masih kekal defisit dan tidak
secukupnya diangkat dan ditangani. Justeru, penekanan kajian ini bagi menyorot sumbangannya
kepada sains dan impaknya dalam mencetuskan kebangkitan ilmiah di dunia Islam. Tumpuan
kajian menfokuskan pada idea-idea saintifiknya, sumbangannya terhadap kemodenan, falsafah
dan pemugaran akliah dan penjelasan rasional dan saintifiknya terhadap al-Qur’an. Karya yang
berbobot dan mendalam oleh Sayid Muhammad Rashid Rida, Tarikh al-Ustadh al-Imam al-
Shaykh Muhammad ‘Abduh® (Riwayat hidup Muhammad Abduh) dalam dua jilid besar,
memberikan tinjauan yang analitis dan komprehensif tentang idea, hasil karya, surat, khutbah
dan tulisan Muhammad Abduh yang definitif. la merupakan biografi yang terbesar tentang
kehidupannya yang dicetak dalam dua jilid dengan catatan yang inklusif dan meluas tentang
ucapan-ucapan, koresponden, dan surat-suratnya, termasuk memoir dan artikel-artikel oleh
Sayyid Jamal al-din al-Afghani, guru dan mentornya yang utama. la turut memuatkan
pandangan dan sanjungan yang kritis terhadap Abduh oleh teman-teman, komrad dan kalangan
yang sezaman dengannya, yang sebahagian besarnya dihimpunkan oleh Rida pada permulaan
abad ke 20, yang dikutip dari pelbagai sumber dan akhbar, seperti al-Jara’id al-Yaumiyah al-
Misriyah, al-Jara’id al-Tunisiyah, al-Jara’id al-Suriyah, al-Mugattam dan beberapa akhbar dan
jurnal berkala yang lain dari Amerika, Perancis dan Jerman.

Dalam penulisannya tentang kitab ini sebagai sebuah biografi pelopor tentang Abduh,
Charles C. Adams mengungkapkan: “the only biography of considerable length concerning him
was that from the pen of Muhammad Rashid Rida which was printed in vol. viii (1905) of al-
Manar, the monthly journal of the ‘Abduh party”.* [satu-satunya biografi yang agak panjang
tentangnya adalah yang ditulis oleh Muhammad Rashid Rida yang dicetak dalam jil. viii (1905)
berkala al-Manar, majalah bulanan partai ‘Abduh]”. Karya ini membawakan pandangan yang

3 Rida, Muhammad Rashid, Tarikh al-Ustadh al-Imam ash-Shaykh Muhammad ‘Abduh (Cairo: Matba‘at al-
Manar, 1906).

4 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt: A Study on the Modern Reform Movement Inaugurated
by Muhammad ‘Abduh (Russell & Russell: New York, 1933), vii.

106


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

komprehensif tentang sejarah dan latar kehidupan Abduh, yang dikumpulkan dari tulisan-
tulisannya yang utama dari berkala Al-‘Urwah al-Wuthga dan al-Manar. la merakamkan
tinjauan yang eksklusif tentang kehidupan Abduh yang momentus di Mesir pada pertengahan
abad kesembilan belas, menfokuskan pada ajaran, karya, ucapan, idea, legasi dan inisiatif
pembaharuannya. la melakarkan secara ekstensif pertembungan dan pergaulannya dalam
masyarakat, mendokumentasikan peristiwa-peristiwa kunci dalam kehidupannya dan
menyajikan analisis sejarah tentang posisi Abduh yang luar biasa dan sentral di Mesir, dengan
penguraian yang khusus tentang gagasan dan pandangan asasnya tentang Islam dan reformasi
politik dan sosial. Tarikh merupakan sumber yang utuh dan terbaik yang menyokong kajian ini
tentang falsafah Abduh mengenai sains dan landskap semasa tentang politik Islam.

Karya penting yang dihasilkan oleh Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt: A
Study of the Modern Reform Movement Inaugurated by Muhammad Abduh® (Islam dan
modernisme di Mesir: studi tentang gerakan reformasi moden yang diperkarsai oleh
Muhammad Abduh), juga memberikan tinjauan yang komprehensif tentang idea—idea historis
dan latar intelektual Abduh dan kekal sebagai antara satu-satunya karya yang autoritatif tentang
Muhammad Abduh sehingga ke hari ini. Karya ini telah diraikan sebagai “karya terbaik”
tentang biografi Abduh dan dianggap sebagai “kajian prinsipal tentang Abduh dalam bahasa
Inggeris.” la menghimbau sejarah gerakan reformasi bermula dari al-Sayyid Jamal al-Din al-
Afghani, dan impaknya ke atas metodologi Abduh. Adam membentangkan tinjauan yang
komprehensif tentang biografi dan doktrin Abduh dan pengaruhnya ke atas kelompok modernis
Mesir yang lebih muda seperti Muhammad Rashid Rida dan ‘Ali ‘Abd al-Raziq. Biografi ini
adalah rujukan primer dalam menjalankan usaha penyelidikan ini. la adalah karya yang
mendasar bagi rakaman yang tepat tentang sejarah hidup pelopor gerakan moden Mesir dan
penjabaran tentang idea dan usaha saintifiknya. la berfungsi sebagai biografi intelektual tentang
Muhammad Abduh, membawakan legasi dan impaknya ke atas gerakan politik dan pemikiran
agama dalam Islam yang selanjutnya, dengan liputan yang ekstensif tentang sikap Abduh
terhadap akal dan sains, dan membincangkan doktrin-doktrin pokok yang diajukannya dalam
Risalah al-Tawhid and Al-Islam wa al-Nasraniyyah mengenai Tuhan dan ilmuNya, spekulasi
tentang kuasa dan kebaikan Tuhan, interpretasi tentang kenabian (nubuwwah), konflik antara
akal dan wahyu, dan hubungan antara agama dan sains.

Berbanding dengan kitab Tarikh yang disusun Rashid Rida, biografi yang dihasilkan
Charles Adams lebih menfokuskan pada gerakan reform Abduh dengan pandangan yang akut
dan analisis yang mendalam tentang inisiatif pembaharuannya dan impaknya ke atas kaum
modernis Muslim. lIdea moden Abduh turut dibahaskan secara substantif oleh Adams yang
menyorot sumbangannya yang ekstensif kepada kemodenan dan perjuangannya dalam
menuntut islah dan tajdid. Dalam pendahuluannya kepada karyanya, Charles Adams
mencatatkan: “usaha dikerahkan untuk mengenengahkan asal usul dan perkembangan gerakan
pembaharuan yang moden, untuk menaksir jangkauan pengaruhnya, dan untuk menemukan
sama ada sebarang hubungan wujud antara idea Muhammad Abduh dan para penulis...dan
pengarang lain yang, seperti beliau, terlingkung kepada mazhab moden Mesir”.¢ Banyak karya
lain yang telah dihasilkan dalam tema yang sama yang membincangkan sumbangan Abduh
untuk menciptakan ranah Mesir yang moden, dan perjuangannya untuk memodenkan al-Azhar.

Kontribusi bermakna dari Mark Sedgwick dengan bukunya yang mutakhir “Muhammad
Abduh”” memberikan pengenalan yang ringkas tentang latar belakang dan riwayat hidup
Muhammad Abduh dengan perbincangan yang singkat tentang pertumbuhan awalnya di Tanta,
pengalaman politik dan pertembungannya dengan Khedive, gerakan revolusionernya dengan

5 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt: A Study on the Modern Reform Movement Inaugurated
by Muhammad ‘Abduh (Russell & Russell: New York, 1933).

& Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, v.

" Mark Sedgwick, Muhammad Abduh (Oxford: Oneworld Publications.2010).

107


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Afghani, dan kareernya sebagai editor akhbar al-Mu’ayyad dan al-Waga’i* al-Misriyyah dan
legasi dan karyanya seperti Urwat al-Wuthga and Risalah al-Tawhid. Buku ini termasuk
sebahagian dari siri penerbitan Oneworld Publications (2010), dalam rangka siri Makers of the
Muslim World [Pembangun Dunia Islam] yang bertujuan untuk menganalisis secara ringkas
perjuangan dan sumbangan Abduh dalam mengajukan paradigma dan membawa perspektif
baru dan pandangan yang moden tentang Islam. Buku ini menyasarkan pada khalayak dan
pembaca umum yang baru mulai menelaah sejarah Islam, justeru membataskan nota kaki ke
tahap minimum “ketimbang dari mengidentifikasi sumber-sumber yang orisinal dan rujukan
ilmiah atas mana pernyataannya bersandar”.®

Karya Muhammad Imarah (pentahqiq) A ‘mal al-Kamilah [himpunan karya] melantarkan
rujukan yang terbaik dan autoritatif tentang hasil karya dan pemikiran Abduh dari kompilasi
penulisannya yang dengan cekap diedit oleh Imarah dari karya utama Abduh seperti al-Islam
wa’l Nasraniyyah, Risalat al-Tauhid dan Risalat al-Waridah. la turut memuatkan karya Imarah
(diterbit oleh Bibliotheca Alexandrina)® bertajuk al-Manhaj al-Islahi li al-lmam Muhammad
Abduh yang dirangkum bersama dalam koleksi ini. Koleksi ini adalah sangat krusial bagi
pemahaman yang analitis tentang idea dan pandangan kunci Abduh yang telah didokumentasi
dengan sebaiknya, untuk menempatkannya pada posisinya yang sebenar sebagai revivalis yang
terpenting dalam harakat reform di dalam ranah Mesir moden.

Albert Hourani dalam karya klasiknya Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939
(Pemikiran Arab di Zaman Liberal 1798-1939) membincangkan gerakan pembaharuan yang
moden yang dipelopori oleh Muhammad Abduh dan perjuangannya untuk memperkenalkan
pendekatan moden dalam kurikulum dan sistem pengajian di al-Azhar dan menegakkan institusi
dan masyarakat Islam yang moden di Mesir. Ini diperkuatkan dengan pengaruh dari Jamal al-
din al-Afghani yang menganjurkan agenda Pan-Islam dan perjuangan bagi kebangkitan saintifik
dan reformasi politik. Dalam hal ini Hourani berkata: “titik-pangkal dari pemikirannya,
sebagaimana al-Afghani, adalah masalah kereputan dalaman, keperluan bagi kebangkitan
dalaman. Beliau menginsafi, sebagaimana al-Afghani, tentang jenis kereputan yang khusus
kepada masyarakat Islam... tujuan Abduh, dalam semua aksi dari kehidupannya yang kemudian
dan juga dalam penulisannya, adalah untuk menjembatani jurang di dalam masyarakat Islam,
dan dengan demikian untuk memperkuatkan akar moralnya. Beliau mengira ini hanya dapat
dilakukan dalam satu cara. la tidak dapat dilakukan dengan kembali ke masa lalu, dengan
menghentikan proses perubahan yang dimulakan oleh Muhammad °‘Ali. Ia hanya dapat
dilakukan dengan menerima keperluan bagi perubahan, dan dengan menghubungkan perubahan
itu dengan prinsip Islam” .10

Dalam artikelnya yang jitu “Muhammad Abduh: Pioneer of Islamic Reform”, Yvonne
Haddad menyelidik sumbangan besar Abduh pada pemikiran moden Islam dan menganalisis
aspirasi modennya bagi reformasi yang menyeluruh dan pembaharuan dalam ranah Mesir
moden, dengan memperkenalkan perubahan yang sistematik dalam hala tuju Universiti al-
Azhar dan secara radikal mereformasi struktur dan sistem pendidikan dan landskap politik di
Mesir. Dalam hal ini, Yvonne mengungkapkan: “Abduh membuang sisa terakhir dari pertapaan
yang menafikan dunia dan memasuki dunia aktivisme sosio-politik dari mana beliau tidak
pernah berundur, walaupun akhirnya beliau harus menjauhkan diri dari revolusionisme Afghani
bagi mendukung pendekatan yang lebih berdamai dan evolusioner”.**

John W. Livingston dalam artikelnya “Muhammad Abduh on Science” (Muhammad

8 R. Stephen Humphreys, Mu ‘awiya ibn Abi Sufyan (Oxford: Oneworld publications 2006), x.

® Muhammad Imarah, 4 ‘mal al-Kamilah (Alexandria: Bibliotheca Alexandrina, 2005).

10 Albert, Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798-1939 (Cambridge: Cambridge University
Press, 1962), 136-139.

1 Yvonne Yazbeck, Haddad, “Muhammad Abduh: Pioneer of Islamic Reform”, in Ali Rahnema, ed.,
Pioneers of Islamic Revival (UK, London: Zed Books, 1994), 32.

108


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Abduh tentang sains) mengajukan perbincangan yang ringkas tentang doktrin sains Abduh yang
banyak dipengaruhi dari tulisan Jamal al-Din al-Aghani “al-Radd ‘ala al-Dahriyya” [Refutation
of the Materialist — Tangkisan terhadap Kaum Materialis] yang naskhahnya diterjemahkan oleh
Abduh sendiri dari teks Parsi. Pembelaan Abduh terhadap sains berakar daripada minatnya pada
pemekaran budaya, kebebasan dan kemajuan, penerokaan spiritual, interaksi idea dan
peradaban yang dinamik, dan pembongkaran mitos dan taqglid (ikutan membuta tuli terhadap
tradisi) yang “merupakan tujuan yang erat dalam jiwa Abduh”. *?

Abduh mengagumi “kerangka metafizik dari alam jagat” yang terpadu dalam landas yang
sistemik dari prinsip Islam, dan beliau menulis seputar tema ini dengan agak konsisten, yang
menunjukkan pengaruh dari kitab Radd-nya Afghani, Natcheriyya oleh Sayyid Ahmad Khan,
Mugaddimah (Prolegomena) oleh Ibn Khaldun, Sharh al- ‘4qa’id al-Nasafiyah oleh Taftazani,
Isharat oleh Ibn Sina, Ishraq oleh Suhrawardi, ‘4ja’ib al-Makhlugat oleh Jaghmini dan karya
saintifik dan etika Nasir al-Din al-Tusi. Livingston memperkatakan tentang kareer Abduh di al-
Azhar di mana beliau cuba menjadikan Mugaddimah Ibn Khaldun dan falsafah sosialnya,
berserta dengan geometri, geografi, aritmetik, dan algebra untuk diperkenalkan ke dalam
kurikulum.

Beliau turut membincangkan percubaan Abduh untuk mendamaikan sains dan Kitab Suci
dengan penekanannya bahawa “kedua-duanya sains dan agama berurat berakar dalam akal, dan
bahawa al-Qur’an menggesa manusia untuk menggunakan akalnya. Akal adalah penopang
Islam yang terkuat”.** Dalam Risalat al-Tawhid-nya, Abduh mengutip potongan ayat al-Qur’an
yang secara positif mendorong minat saintifik, seperti surah al-Baqgarah, ayat 18-19, dan surah
al-Anbiya’ ayat 16-18 yang memperlihatkan ketentuan dan undang-undang tabii dalam
ketetapan sunnah dari alam jagat: “Sesungguhnya, Kami tidak menciptakan langit dan bumi dan
semua yang berada antara keduanya sebagai mainan”. Pemahaman dan penguraian saintifik
terhadap ayat-ayat ini dirangkul dalam Risalat al-Tawhid: “Al-Qur’an mengarahkan kita
menerapkan prosedur yang rasional dan penelitian intelektual dalam manifestasi cakerawala ini,
sejauh yang mungkin, dalam segala butirannya, agar ia dapat membawa pada keyakinan dalam
perkara yang ia tuntuni”.

Karya Livingston sangat penting sebagai antara karya terawal dan perintis dalam
menyingkapkan pandangan alam saintifik Abduh dan idea-ideanya yang signifikan tentang
sains, menayangkan perkembangan sains pada pertengahan abad ke sembilan belas dan
bagaimana ia tumbuh di Mesir dan al-Azhar menerusi usaha dan perjuangan Abduh. Charles C.
Adams dalam bukunya Islam and Modernism in Egypt, turut memperincikan secara ekstensif
doktrin saintifik Abduh dan usahanya untuk mendamaikan agama dan akal. la selanjutnya
menjelaskan konsepsi Islam Abduh yang menganjurkan hubungan yang mendasar antara agama
dan akal, dan perkaitan menyangkut sains dan agama. Menurut Abduh, tidak ada percanggahan
antara “iman” dan “akal”. Jika terdapat semacam percanggahan antara “akal” dan “wahyu” ia
harus diandaikan bahawa satu atau lainnya telah disalahtafsirkan; kerana keduanya pada
dasarnya merupakan dua cara yang berbeza untuk menyampaikan satu kebenaran Ilahi.

Charles mengutip beberapa catatan yang ekstensif dari penulisan Abduh untuk
menunjukkan sikapnya yang umum terhadap sains moden dan agama, di mana beliau
menukilkan: “agama, yang disucikan dari semua perkembangan yang kemudian dan dibebaskan
daripada mazhab dan perpecahan, harus dianggap sebagai satu dari pengawas ke atas akal
manusia, yang Tuhan telah kurniakan untuk menahan manusia daripada keterlanjuran dan untuk

12 Livingston, John W., 1995. “Muhammad ‘Abduh on Science’, The Muslim World, Vol. Ixxxv, no.3-4
(July-Oct, 1995), 215-234.

13 John W. Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh on Science’, 217.

14 Abduh, Muhammad, The Theology of Unity (Risalat al-Tawhid), translated by Ishaq Musa‘ad, & Kenneth
Cragg (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2004).

109


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

mengurangkan kesilapan mereka; ** dan pernyataannya tentang akal: “akal sahaja tidak mampu
untuk memastikan sebab yang menjamin kebahagiaan umat, tanpa petunjuk llahi, sebagaimana
haiwan tidak mampu untuk memahami semua objek inderawi dengan indera penglihatan
semata-mata, tetapi membutuhkan, dalam masa yang sama, indera pendengaran, sebagai
contoh, untuk memahami objek pendengaran. Dengan cara yang sama, agama adalah indera
yang umum, yang wilayahnya untuk menemukan jalan kebahagiaan tidak dengan jelas dapat
ditanggapi oleh akal. Tetapi akal lah yang mempunyai autoriti terakhir dalam mengenal indera
ini, dan dalam mengarahkan penggunaannya dalam lapangan yang ia diberkahi, dan dalam
penerimaan kepercayaan dan aturan perilaku yang indera ini temukan baginya”. 16

Aziz al-Azmeh dalam bukunya Islam and Modernities’” menyuguhkan analisis yang Kritis
tentang idea saintifik Abduh, dan upayanya untuk merekonsiliasi antara akal dan wahyu dan
menghidupkan semula sains Islam. Malcolm H. Kerr dalam tesisnya Islamic Reform: the
Political and Legal Theories of Muhammad ‘Abduh and Rashid Rida*® (Reformasi Islam: Teori
Politik dan Hukum Muhammad ‘Abduh dan Rashid Rida) membincangkan asas rasional dari
karya saintifik Abduh seperti Tafsir al-Manar. Beliau menganalisis perspektif moden Abduh
tentang sains dan teknologi dan idea-idea dasar seputar pemikiran politiknya dan menzahirkan
pemahamannya tentang doktrin hukum dan falsafah, dan pembaharuan figh dan syariat.

Karya yang menganalisis pendekatan saintifik Abduh terhadap al-Qur’an sebahagian
besarnya dibincangkan oleh Adnan Mohamed Yusoff, * dalam tesis doktoralnya Al-Imam
Muhammad ‘Abduh: Tokoh Pembaharuan Ilmu Tafsir yang mengemukakan analisis yang
ekstensif dan terperinci ke atas Tafsir al-lmam Muhammad ‘Abduh dan impaknya terhadap
haluan tafsir yang timbul selepasnya. Imam Muhammad Abduh telah melakarkan empat
pendekatan revisionis yang fundamental dalam penafsiran teks, yakni (1) tajdid (pembaharuan)
dalam rangka konsepsi tentang tafsir (2) tajdid dalam prasyarat (keperluan) tafsir (3) tajdid
dalam metodologi tafsir (4) tajdid dalam tafsir (interpretasi teks) seperti dalam menakrifkan
istilah malai’kat, tayran ababil (burung-burung, yang berbondong), poligami dan talak yang
pada asasnya berlandaskan hujah rasional.

Pendekatan saintifiknya, memberi tekanan yang khusus terhadap al-Qur’an sebagai
petunjuk manusia, menegaskan tentang aspek pembaharuan dan penegakan moral dan
pendekatan yang tepat untuk menarik manusia kepada al-Qur’an, yakni dengan memahami
esensi dari pernyataan al-Qur’an, dan bentuk linguistiknya, dan kronologi sejarah dari
kehidupan Nabi (saw) dan sahabat, dan undang-undang tabii yang mengatur norma kehidupan
dan kondisi sosial dan perjalanannya. Karya ini juga menyingkapkan impak dari komentar
saintifiknya, yang instrumental dalam penemuan manhaj moden dalam mazhab tafsir
kontemporer, i.e. tafsir saintifik (al-ittijah al-‘i/miy) dalam upaya menginterpretasi teks
berasaskan premis sains moden, seperti yang dirumuskan dalam Tafsir Ibn Badis oleh ‘Abd al-
Hamid bin Badis, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an oleh Tantawiyy Jawhari, al-Muntakhab fi
Tafsir al-Qur’an oleh Lajnah al-Qur’an wa’l Sunnah, Kaherah, dan Tafsir al-Farid oleh
Muhammad ‘Abd al-Mun‘im al-Jamal.

Pendekatan sosial Abduh terhadap teks al-Qur’an juga telah mempengaruhi aliran tafsir
bercorak sosio-politik dan budaya (al-ittijah al-ijtima‘iy) dan (al-adabi al-ijtima ), yang
menzahirkan pengaruh sosial yang ketara seperti yang dibawakan dalam Fi Zilal al-Quran oleh
Sayyid Qutb, Tafsir al-Qur’an al-Hakim oleh Rashid Rida, dan Tafsir al-Qur’an al-Karim oleh

15 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, 127.

16 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, 128.

17 Aziz al-Azmeh, Islam and Modernities, 2nd edition (London: Verso, 1996).

18 Malcolm H. Kerr, Islamic Reform: the Political and Legal Theories of Muhammad ‘Abduh and Rashid
Rida (Los Angeles: University of California Press.1966).

19 Adnan, Mohamed Yusoff, ‘Al-Imam Muhammad ‘Abduh: Tokoh Pembaharuan Ilmu Tafsir’ (PhD diss.,
Universiti Kebangsaan Malaysia, 2005)

110


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Mahmud Syaltut, yang cuba membawa perspektif baru tentang relevansi al-Qur’an kepada umat
Islam kontemporer. la turut berpengaruh dalam melahirkan karya tafsir dengan ittijah etiket dan
moralis (al-ittijah al-tahdhibiy al-akhlaqi) seperti yang digariskan dalam Tafsir al-Maraghi
oleh Ahmad al-Maraghi, Tafsir al-Wadih oleh Muhammad Hijazi, dan al-Mushaf al-Muyassar
oleh ‘Abd al-Jalil ‘Isa; dan dalam penghasilan tafsir tematik (al-tafsir al-mawdu ‘iy) yang
menfokuskan pada kesatuan teks al-Qur’an ketimbang dari penafsiran ayat secara terpisah
seperti Nahwa Tafsir Mawdu ‘i oleh Muhammad al-Ghazali; dan pendekatan bahasa dan sastera
(al-tadhawwuq al-adabiyy fi al-tafsir) seperti al-Tafsir al-Bayaniy oleh ‘A’ishah ‘Abd al-
Rahman Bint al-Shati, dan al-Taswir al-Fanni fi al-Qur’an oleh Sayyid Qutb.

Pengaruh madrasah tafsir Shaykh Muhammad Abduh telah mengesani pemikiran tafsir
moden dengan interpretasi dan hujah akliah yang ditampilkan dari kerangka rasionalnya. la
mencetuskan aliran progresif yang signifikan dalam pemikiran tafsir yang tersebar luas di
Mesir, Tunisia, Turki, Iran, India, Malaysia dan Indonesia. Filsafat dan ideanya telah
diungkapkan dalam karya-karya mufassirin yang terkenal dalam sejarah moden seperti Jamal
al-din al-Qasimi dalam Mahasin al-Ta 'wil, Hamka dalam Tafsir al-Azhar dan Ibn ‘Ashur dalam
Tafsir al-Tahrir wal Tanwir.

Tafsir saintifik Abduh seperti digarap dalam Tafsir al-Manar dianalisis dengan mendalam
oleh orientalis Dominican, J. Jomier 2 dalam tesisnya Le Commentaire Coranique Du Manar
yang dengan tuntas membezakan idea dan manhaj Shaykh Muhammad Abduh dengan Rashid
Rida, dan menganggap bahawa kedua sudut pandangan itu selari dengan ‘la scholastique
chretienne’ di mana hubungan antara akal dan wahyu bersifat saling mengimbangi dan tidak
bermusuh. Karya lain yang membincangkan tafsir saintifik Abduh dihasilkan oleh Mohd.
Quraish Shihab dalam bukunya Studi kritis Tafsir al-Manar yang secara kritis meneliti manhaj
saintifik Abduh dalam kupasan ayat suci terutama dari juz ‘amma. Tulisan-tulisan lain yang
menganalisis tema yang sama termasuklah buku Rationalitas Tafsir Muhammad Abduh oleh
Rif*at Syauqi Nawawi dan Manhaj al-Imam Muhammad Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim
(Metodologi Muhammad Abduh dalam Tafsir al-Qur ‘an) oleh Abdullah Shahatah.?

Karya-karya ini menyorot pandangan modennya tentang sains dengan melacak perspektif
baru yang diajukan dalam komentarnya Tafsir Juz ‘Amma dan Tafsir al-Manar. Persoalan asas
seputar ijtihad dan filsafat pembaharuan dan doktrin dan pemahaman rasionalnya dirumuskan
dengan mengungkapkan ide dan fahaman saintifik yang fundamental yang digarap dalam
tafsirnya. J.J.G. Jansen, dalam bukunya The Interpretation of the Koran in Modern Egypt %
(Tafsiran al-Qur’an dalam ranah Mesir moden) menyelidiki karya-karya tafsir moden di Mesir,
seperti Tafsir al-Qur’an oleh Mustafa Mahmud, Hanafi Ahmad, Hassan al-Banna, Tantawi
Jawhari, al-Tafsir al-Bayaniy oleh Dr. ‘Aisha ‘Abd al-Rahman Bint as-Shati dan Tafsir al-
Manar oleh Muhammad Abduh. Tentang Tafsir al-Manar, Jansen banyak bergantung kepada
komentar dan tulisan Dr. J. Jomier Le commentaire Coranique du Manar (1954) dan Dr. J.M.S.
Baljon Modern Muslim Koran Interpretation (1961). Beliau membincangkan tafsir al-Qur’an
oleh Abduh dan kekuatannya yang berpengaruh luas terhadap karya-karya tafsir semasa dan
menjelaskan manhaj yang digariskan yang berhaluan (ittijah) ‘ilmiy dalam interpretasinya yang
dihubungkan dengan idea-idea moden tentang agama, falsafah, sejarah tabii, akal, sains, bahasa
dan pengetahuan.

Jansen mengupas tafsiran Abduh tentang Jinn, yang difahaminya sebagai mikrob, dan
cahaya, yang ideanya beliau kaitkan dengan penemuan tenaga elektrik, telegraf, telefon, dan
trem dan merumuskan bahawa Abduh “ingin pembacanya menginsafi bahawa Islam adalah
tolerer kepada semua penyiasatan saintifik, dan bahawa al-Qur’an terlalu tinggi untuk berbentur

20 Dominican, J. Jomier, Le Commentaire Coranique Du Manar (Paris: G.P. Maisonneuve & Cie., 1954).

2L Shihatah, Abdullah Mahmud, Manhaj al-Imam Muhammmad ‘Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim
(Cairo: Matba‘at Jami‘ah al-Qahirah, 1984).

22 1.J.G. Jansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt (Leiden: E.J. Brill., 1980).

111


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

dengan sains moden”.?® Beliau juga mendukung tafsiran sosio-budaya Rashid Rida terhadap al-
Qur’an dalam kitab Tafsir al-Quran al-Hakim nya di mana beliau dengan berani menyimpang
daripada manhaj Abduh (ketika beliau harus mengerjakan tafsir tersebut sendirian setelah
kewafatan Abduh) “dengan menangani teks al-Qur’an dengan cara yang lebih meluas”.?* Rida
memulakan inisiatif baru untuk merungkai kontroversi silam yang telah memecahbelahkan
ulama dan menfokuskan perhatian yang lebih kepada persoalan menyangkut akidah dan hukum
yang berkait dengan umat Islam kontemporer. Secara konklusif buku ini cukup instrumental
dalam memperlanjut penyiasatan tentang pandangan saintifik Abduh dan doktrinnya tentang
sains moden dan al-Qur’an.

Justeru artikel ini bermaksud mendukung peranan Abduh yang instrumental dalam
penyebaran sains dan menghasilkan suatu penelitian yang asli tentang sumbangannya kepada
sains dan inisiatif pembaharuannya dalam masyarakat Mesir.

. Metode Penelitian

Kajian ini adalah studi deskriptif, teoretis yang melibatkan rujukan yang ekstensif pada
materi dan literatur pustaka yang meluas. la merujuk sumber-sumber biografis dari bahan
primer dan sekunder termasuk karya-karya ilmiah Abduh yang berbasis akademik seperti
Risalat al-Tawhid, Tafsir Juz ‘Amma dan Tafsir al-Manar serta bahan penyelidikan lain yang
terkait. Ini dianalisis secara kualitatif berasaskan pendekatan fenomenologis, historis dan
analitis. Tinjauan menggunakan kaedah deduktif (istinbat), induktif (istiqra’) dan deskriptif
umum yang melihat beberapa ciri utama dari konsepsi dan pandangan sains Abduh, serta
pemerhatian dan analisis yang terperinci terhadap idea dan pemikiran ilmiahnya, bagi
merumuskan penemuan yang empirik dan objektif.

. Pembahasan dan Hasil Penelitian
Bahagian ini membincangkan asas-asas pemikiran sains yang dilontarkan Abduh dalam
karyanya yang membawakan ruh dan semangatnya yang intrinsik. la menyorot pemikiran dan
pandangannya tentang falsafah sains, nilai rasionalisme Islam, hubungan sains dan agama dan
penolakannya terhadap kejumudan dan pandangan dogmatik dan pengaruh materialisme Barat.
Ini dihimbau daripada karya-karya tafsirnya yang berwibawa seperti Tafsir al-Manar, Tafsir
Juz ‘Amma, Tafsir al-Fatihah, Tafsir Sura al- ‘4sr dan lainnya.

1. Biografi

Bahagian ini membincangkan period dan latar belakang kehidupan Abduh dan
pertembungannya dengan lingkungan milieunya, dan sebahagian dari penulisannya yang
berbobot, seperti al-‘Urwat al-Wuthqga, Al-Islam wa’I-Nasraniyyah ma’al ‘llm wa’l Madaniyah
(Islam dan Kristian berserta Sains dan Peradaban), Tafsir Juz ‘Amma dan Tafsir al-Manar.
Fokusnya adalah bagi menyorot impak sosial yang lingkungan ini bawakan dalam pertumbuhan
dan pembentukan pemikirannya.

Muhammad ibn Abduh ibn Hasan Khayrullah dilahirkan pada tahun 1849 di Buhayra,
dusun pertanian lokal di Mehallat Nasr, Tanta, Egypt. Beliau berasal dari keturunan Mesir yang
asli, terlingkung dari kaum Fellahin yang telah mengolah dan mengerjakan Lembah Nil sejak
lebih seribu tahun. % Ibunya berasal dari kabilah Bani ‘Adi, garis kabilah dari turunan Khalifah
kedua, Saydina ‘Umar ibn al-Khattab (rad). Beliau mendapat pendidikan awalnya dari guru
persendirian dan penghafal al-Qur’an. Pada usia dini tiga belas tahun, beliau mempelajari
pengetahuan asas agama di masjid Ahmadi, pusat pengajian yang terkenal di Mesir. Beliau

2 ].J.G. Jansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt, 34.
241.J.G. Jansen, The Interpretation of the Koran in Modern Egypt, 77.
% Uthman Amin, Muhammad ‘Abduh. Translated by Charles Wendell (Washington, D.C.: n.p., 1955), 4.

112


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

menetap di sana selama tiga tahun, tanpa menunjukkan sebarang minat pada instruksi pengajian
yang diajukan pada murid-murid dengan kaedah pengajarannya yang membosankan. Setelah
beberapa ketika di madrasah, beliau melarikan diri dan pulang ke kampungnya untuk bekerja di
tanah ladang, dan tak lama kemudian bernikah dengan gadis tempatan.

Dengan campur tangan dari pamannya Shaykh Khadr Darwish, dan didorong oleh nasihat
dan sarannya yang bermanfaat, Abduh kembali ke madrasah, dan Shaykh tersebut kekal sebagai
“pembimbing spiritual dan penuntun dhamirnya.” Pengalaman yang abadi ini dihimbau oleh
Abduh dalam hubungan dengan usahanya yang kemudian dalam pencarian ilmiah: “Semua
kepedulianku lenyap, dan aku tidak memikirkan apa pun selain untuk memperlengkap diriku
dengan sains dan untuk memperbaiki tingkah lakuku. Aku tak punya sesiapa untuk menuntunku
ke arah objek baru dari keinginanku ini selain Sheikh Darwish Khadr yang pertama kali
membebaskanku dari penjara kejahilan dengan membuka padaku pintu pengetahuan. Dia telah
memutuskan bagiku belenggu yang telah mengikat kami tatkala kami mengulangi dengan
membuta tuli semua yang diberitahukan pada kami, dan telah mengembalikan kami kepada
agama yang benar. Sheikh ini bagiku adalah kunci kepada kebahagiaan, jika terdapat bagiku
kebahagiaan di dunia yang keji ini. Dialah yang menyingkapkan kepadaku kecenderunganku
yang semulajadi yang aku sendiri tidak menyedarinya”. 2

Pada tahun 1866, beliau memasuki Universiti al-Azhar mengambil subjek mantik (logik),
falsafah dan tasawuf (mistisisme), dan menunjukkan kecenderungan yang mendalam kepada
tasawuf dan samadi, “dan beralih ke dalam dunia khayalan di mana beliau berfikir bahawa
beliau telah bercakap dengan ruh manusia dari generasi yang lepas...dan mencapai keadaan dari
dunia yang lain dan kebencian kepada percampuran dengan manusia” sehinggalah beliau
bertemu dengan Jamal al-din al-Afghani yang akhirmya menyembuhkan pengabdiannya yang
ekstrim kepada kesufian.?” Abduh menghabiskan hanya dua tahun di al-Azhar, dan melancarkan
serangannya yang kritis terhadap kecenderungan konservatifnya dan keugamaannya yang kolot,
membongkar taglid yang meluas yang berurat berakar dalam tradisi dan strukturnya: “Jika aku
mempunyai bahagian dari pengetahuan yang benar, aku memperolehnya melalui sepuluh tahun
membersihkan daki-daki al-Azhar daripada otakku, dan sehingga hari ini masih belum sejernih
yang aku inginkan”. 2

Abduh merasa hampa dengan sistem yang usang dan terkebelakang dan manhaj yang
kuno dari penghafalan yang dipaksakan ke atas pelajarnya, dengan cara pembelajaran yang
dekaden, sebagaimana dilukiskan oleh Dr. Mohammad Sabri: “Mereka memberatkan hafalan
pelajar dengan campur aduk dari pengetahuan nahu yang sangat rumit dan perincian teologi
yang dilakukan untuk mengejangkan semangat dan menghambat pertumbuhannya”.?
Setelah kehadiran Jamal al-din al-Afghani, reformer Islam yang ulung dan ahli falsafah yang
terkenal kerana ketangkasan dan penentangannya yang lantang terhadap kuasa penjajah Barat,
yang melancarkan kempennya di Kaherah, Abduh menjadi murid dan pendukungnya yang
terkuat. Beliau mulai berhubung dengan al-Afghani pada bulan Muharram, 1287/1870 dan
mengikuti dan menjalani studi dan kajian yang serius dengannya. Beliau terus-menerus
menyertainya dalam perjuangan dan revolusi yang dilancarkan terhadap British, sehingga
mereka terpisah ketika al-Afghani diusir ke Hyderabad. Afghani menganjurkan idea pan-
Islamisme yang menarik kaum Muslimin untuk mendirikan Khalifah setelah kejatuhan
pemerintahan Uthmaniyah. Di bawah pengaruh Afghani, Abduh mengembangkan minatnya
pada pendidikan dan menguatkan tekadnya kepada pembaharuan dan kecakapannya dalam
bidang kewartawanan, politik dan mistisisme. Abduh dilatih sebagai ‘a/im (ulama/agamawan)
dan di bawah pengaruh al-Afghani, beliau membangunkan minatnya yang dinamik dalam

26 Uthman Amin, Muhammad ‘Abduh, 4.

27 Charles C. Adams, Islam and Modernism in Egypt, 32.

28 Mark Sedgwick, Muhammad Abduh (Oxford: Oneworld Publications.2010), 103.
2 Uthman Amin, Muhammad ‘Abduh, 4.

113


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

falsafah Islam dan penolakan terhadap metode tradisional yang diterapkan di al-Azhar yang
menghambat perkembangan fikiran, menggalakkan taglid, menuruti autoriti dan menerima
pandangan yang konvensional dengan sembrono dan tanpa soal.

Usaha Afghani yang bertenaga dan menghasut telah memberi impak yang berpanjangan
dalam perjuangan politik Abduh untuk memecahkan permasalahan yang kritikal di dunia Islam,
dan untuk membangunkan alternatif yang baru bagi mengejar kepantasan pencapaian di Barat.
Muhammad Rashid Rida, dalam tulisannya yang ringkas yang diterbitkan dalam al-Manar
bertajuk al-Tajdid wa al-Tajaddud wa al-Mujaddidun (Pembaharuan, Memperbaharu dan
Pembaharu) dengan jitu menguraikan sumbangan al-Afghani dan Abduh kepada pembaharuan
Islam: “Jamal al-Din [al-Afghani] dan Muhammad ‘Abduh telah [membentuk] kumpulan
saintifik, rasional dan reformis, yang berupaya mengikut jejak langkah mereka dan meneruskan
dengan pembaharuan mereka sejauh umma telah melihat kecerdasan salah seorang dari mereka
dalam kepimpinan politik, yang tak terbayangkan sebelum [umma] bersedia untuk bangkit
dengannya dan mengakui ketinggiannya”.®

2. Teori Sains Islam dan Fikiran Baru di Mesir

Bahagian ini menganalisis perkaitan antara sains dan agama dan menguraikan secara
terperinci teori saintifik Abduh dan sumbangannya kepada kemodenan dan kesan dari
perspektif modennya terhadap rasionalisasi sains yang mendasar. la menganalisis latar sejarah
dari pengetahuan sains dan asal usul dan struktur asasnya dan hubungannya dengan pandangan
alam Islam. la turut membincangkan aspirasi moden Abduh dalam menyebarkan idealisme
saintifik dalam masyarakat Mesir, yang berpengaruh luas, kerana “beliau telah mempelopori
pembawaan yang baru dari agama dan kesarjanaan di Mesir di mana lebih dari mana-mana
seorang lelaki (beliau) memberikan...daya graviti dan menciptakan...literatur yang diilhamkan
dari idea yang definit tentang kemajuan di dalam kerangka Islam”.3

Pandangan Abduh yang konstruktif tentang sains dapat dilacak dari usahanya untuk
mendamaikan autoriti agama dengan penemuan saintifik dan mengharmonikan klaim dan hujah
akal dengan teks wahyu. Ittijah saintifiknya dapat diamati dari pandangan rasional dan
saintifiknya yang memberi tekanan kepada keperluan untuk menguasai falsafah sebagai kunci
bagi pemacuan dan peningkatan di dunia Islam. Gerakan reformasi moden yang dipeloporinya
mengusulkan metodologi ilmiah untuk diterapkan di setiap sekolah dasar di Mesir. Abduh
berusaha untuk mendakyahkan penemuan saintifik dan pemakaian daya akliah, kesanggupan
untuk berfikir, menalar dan menolak pembenturan mazhab dan menafikan ikutan melulu
(taglid) tanpa sebarang dalil yang substantif dan jelas. Akal mempunyai kepentingan yang
hakiki dalam penulisannya yang beliau tekankan untuk mencetuskan perubahan yang
fundamental di dunia Islam.

Legasi saintifik yang dibangunkannya dan pengaruh dari kekuatan intelektualnya
membawa konsekuen yang besar dalam pencarian untuk menemukan semula semangat
ummatik dan melakar kemajuan yang fenomenal dalam penemuan saintifik yang produktif di
dunia Islam. la memberi sumbangan penting dan bermakna kepada modernisme Islam, sebagai
“pembaharu agama dari Mesir yang teragung dan salah satu figur yang paling mengagumkan
dalam sejarah moden Islam”.®2 Abduh diraikan sebagai “pelopor pemikiran moden di Mesir”,
“bapa pemikiran Islam kurun ke-20”, “pembaharu pengetahuan dan hikmah” dan “perintis
gerakan moden di dunia Arab”, yang legasinya dalam sejarah pembaharuan Islam cukup

% Rida, Muhammad Rashid, “al-Tajdid wa al-tajaddud wa al-mujaddidun” (Renewal, Renewing, and
Renewers), al-Manar. Vol. 31, no. 10 (July 1931), pp. 770-777; Charles Kurzman ed., Modernist Islam, 1840-
1940: A Sourcebook (Oxford University Press, 2002).

31 Gibb, H.A.R., ‘Studies in Contemporary Arabic Literature’. Bulletin of the School of Oriental Studies,
London, vol. iv (1928), 758.

32 Osman Amin, Muhammad Abduh, 165.

114


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

signifikan, memainkan peranan yang dinamik dalam transformasi dan interpretasi ulang Islam
dalam pemikiran kontemporer, dengan usaha yang digemblengnya untuk meliberalisasi sistem
pendidikan, menstrukturkan semula jabatan dan tugas mufti, mentransformasi pandangan dunia
Islam, membela dan memperjuangkan feminisme Islam dan mengintegrasi ideal dan tradisi
Islam dan Barat, di mana “Tiada siapa akan menyangkal bahawa kisah “modernisme” Mesir
adalah kisah “Abduh dan legasinya”.

Menurut Hamka: “Syeikh Muhammmad Abduh adalah orang yang mula-mula membuka
fikiran baru. Tegasnya fahaman muda di Mesir. Di dalam bahasa Inggeris ditulis: “The first
leader of modern thought in Egypt” — perintis pemikiran moden di Mesir”.** Kepentingan dan
pengaruh intelektualnya dalam kebangunan agama dan perkembangan gerakan Islam moden ini
diperlihatkan Prof. Dr. H. Kraemer (1888-1965), tokoh ekumenis Hervormd Belanda, dalam
bukunya Agama Islam yang menganalisis peranan yang krusial yang dimainkannya dalam
konteks sejarah pembaharuan di Mesir. “Sebetulnya di dunia Islam sudah ada teladan
pergerakan Islam yang bersifat baru lagi yang bermaksud mempertahankan agama Islam
terhadap pengaruh-pengaruh kebaratan yang mungkin mengancam kedudukan umat Islam.
laitu pergerakan baru yang timbul di Mesir di bawah pimpinan Muhammad Abduh. Maksud
Muhammad Abduh dan kawan-kawannya ialah membuktikan agama Islam mungkin
mencocokkan dirinya dengan suasana zaman baru oleh sebab asas dasar agama Islam
sebenarnya untuk segala zaman”. %

Sumbangan Abduh dalam percambahan dan pemugaran idealisme sains di dunia Islam
dan gelombang kebangkitan yang dicetuskannya dalam penerobosan saintifik di al-Azhar dan
dunia Arab keseluruhannya, telah menyumbang kepada pemberdayaan dan pemacuan saintifik
dan aspirasi pengislamannya yang monumental di abad kontemporer. la telah menggerakkan
usaha yang besar dalam merekonsiliasi agama dan sains dan mengharmonikan wahyu dengan
akal, yang berfungsi dalam merekonstruksi dan merangka semula asas sains dan teknologi Barat
dengan prinsip rasional dan ideal Islam. Dorongannya untuk merekonstruksi sains Islam jelas
berlandaskan al-Qur’an dan hadith (tradisi Nabi [saw]) yang dengan kuat menggalakkan
penerokaan dan penemuan sains dan pembangunan idea dan kekuatan intelek.

Abduh secara tuntas mendukung pilar-pilar sains dan landas rasional agama. Beliau
memperlihatkan asas dan landasan intelektual sains dan agama yang mendakap akal (‘agl),
wahyu (wahy), ilmu (‘i/m), rasionalisme dan keadilan (al- ‘adl). Abduh tidak melihat sebarang
pertentangan atau pemisahan antara agama dan akal dan secara tegas mempertahankan bahawa
sains adalah teman agama yang terintim dan tiada perbenturan dan konflik antara keduanya.
Menurutnya, tidak ada percanggahan antara “iman” dan “akal”. Jika terdapat semacam
percanggahan antara ‘“akal” dan “wahyu” ia harus diandaikan bahawa satu atau lainnya
telah disalahtafsirkan; kerana keduanya pada dasarnya merupakan dua cara yang berbeza
untuk menyampaikan satu kebenaran Ilahi. %

Beliau menekankan pendekatan transformatif terhadap agama khususnya aspek-aspek
yang tertentu yang jatuh dalam lapangan al-mutaghaiyyirat (yang berubah), yang menuntut
pemikiran yang rasional dan perseptif. la membezakan antara hal yang tetap (al-thawabit) dan
yang berubah (al-mutaghaiyyirat), prinsip dan model, yang menggariskan intisari dari prinsip
shariah yang mutlak dan abadi dengan realiti dan kondisi dan keperluan yang spesifik umat
Islam. Prinsip yang mendasari idealnya adalah penggemblengan harakat saintifik dan kebebasan
dan pembaharuan yang dinamik dari kekuatan agama dan peradaban untuk merespon secara
memadai terhadap cabaran-cabaran kontemporer.

33 Kenneth Cragg, “The Modernist Movement in Egypt”, in Richard N. Frye, ed., Islam and the West (The
Hague: Mouton & Co., 1957), 149.

34 Hamka, Sejarah Perkembangan Pemurnian Ajaran Islam di Indonesia (Djakarta: Tintamas, 1961).

% Hendrik, Kraemer, Agama Islam (Djakarta: Badan Penerbit Gredja dan Zending, 1928).

% Abduh, Risalah al-Tawhid, 9.

115


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Faham rasionalisme Abduh sebahagiannya timbul dari pengaruh Jamal al-din al-Afghani
(1838-1897) yang dengan terang-terangan mendakyahkan falsafah dengan cara yang signifikan
dan lantang. Dalam himbauannya tentang pertentangan antara dogma dan falsafah, al-Afghani
membayangkan: “Selama manusia hidup, pergulatan tidak akan berhenti antara dogma dan
pencarian yang bebas, antara agama dan falsafah; pergelutan yang gawat yang mana, saya
khuatir, kemenangan tidak berpihak kepada pemikiran yang bebas, kerana kebanyakan massa
tidak menyukai nalar, dan ajarannya hanya dapat difahami oleh sesetengah yang cerdas dari
kelompok elit...”

Abduh telah melakarkan faham teologi dan filsafat yang dinamik dalam Risalat al-
Tauhid-nya (Tretis tentang Tauhid) yang selari dengan fikrah universal al-Afghani, melalui
mana beliau berusaha untuk mendamaikan antara naluri dan sains, menegakkan keunggulan
agama, menekankan Kkeperluan terhadap ijtihad (penalaran bebas), mereformasi dan
menyesuaikan etika Islam dan preskripsi hukum dengan praktik kemodenan, mengembangkan
pemikiran rasional, memperjuangkan agenda tajdid dan mempelopori pembangunan sains
dalam kehidupan moden. Sumbangannya yang bermakna kepada harakat pemikiran ini telah
mencetuskan kekuatan dan keyakinan dalam mengembangkan dan menggalakkan rasionaliti,
kreativiti dan integrasi yang positif antara sains dan agama.

Dalam ikhtiarnya untuk mengembangkan aspirasi moden dan harakat saintifik, Abduh
telah menggerakkan transformasi yang berkesan yang membuka jalan bagi fikiran dan idea
untuk mengakar dan berkembang. la mengerahkan pencarian rasional dengan semangat yang
bebas dan menggariskan falsafah yang ekumenis berasaskan premis bahawa tiada pertentangan
antara sains dan agama, dan bahawa keduanya sains dan agama berakar dalam nalar, dan
bahawa al-Qur’an menggesa manusia untuk menggunakan akalnya.3

Pengaruh yang meluas dari kekuatan rasio yang digemblengnya ini dihimbau dalam
karyanya yang menunjukkan kemampanan dan kelangsungan preskripsi Islam dalam era
moden, yang terumus dalam Risalah At-Tauhid-nya: “Agama harus dianggap sebagai teman
kepada sains, merangsang manusia untuk menyelidik rahsia kewujudan, menyuruhnya untuk
mengiktiraf kebenaran yang telah mapan dan untuk bergantung kepadanya dalam kehidupan
moral dan perilakunya”.?

3. Hubungan Sains dan Agama

Idea yang signifikan dari pendirian Abduh tentang sains banyak tercantum dalam
karyanya seperti Al-Islam wa’l-Nasraniyyah ma’al ‘Ilm wa’l Madaniyah (Islam dan Kristian
Beserta Sains dan Peradaban); Tarikh al-Ustadh al-Imam al-Shaykh Muhammad ‘Abduh
[Biografi Muhammad ‘Abduh, yang disusun oleh Muhammad Rashid Rida], dan al-4 ‘mal al-
Kamilah [Himpunan Karyanya, yang diedit oleh Muhammad Imarah]. Dalam usahanya untuk
menyikapi kebenaran wahyu, Abduh memandang pengetahuan yang diperolen melalui usaha
manusia yang rasional dan melalui wahyu al-Qur’an saling melengkapi antara satu sama lain.
Baginya, kedua-duanya adalah ‘tanda dari Tuhan’ yang memungkinkan manusia untuk
mengkaji dan memahami alam tabii dan menekankan atas kewujudan bersama sains dan wahyu.
Abduh menggabungkan pendekatan naturalis dan tradisionalis dalam gerakannya yang
menekankan pada keyakinan dalam hal agama dan Kitab. Dengan sejarah Islam yang
dipinggirkan, Abduh justeru menggerakkan usaha untuk menginterpretasi semula al-Qur’an
berdasarkan pemahaman sains moden, dan argumentasi akal, sebagai kayu ukur yang
fundamental untuk membuktikan kerelevanan Islam yang kontemporer sebagai agama yang

37 Nikki, R. Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal
ad-Din “al-Afghani” (University of California Press, 1968).

3 Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh and Science’.

% Abduh, Risalah al-Tawhid, 10.

116


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

mudah, tolerer dan selaras dengan kondisi kehidupan manusia.*

Ideanya menemui gaungnya dari puluhan sarjana moden yang mendengungkan magnitud
pemikiran yang sama, menyoroti Islam sebagai agama akal dan fitrah, dan kepentingan yang
fundamental dari logik (mantiq) sebagai kebijaksanaan (hikmah) yang dianugerahkan Tuhan
yang tak dapat tidak bagi pemikiran saintifik. Bagi Abduh, agama harus dianggap teman
terintim kepada sains, yang menggerakkan manusia untuk menyelongkar rahsia kewujudan
alam ini, menyuruhnya untuk mengiktiraf hakikat kebenaran yang tersingkap, dan
menjadikannya tempat rujukan dalam kehidupan dan prilaku moralnya. Kontribusi Abduh yang
meluas terhadap sains dibayangkan daripada pandangan pragmatiknya tentang pendidikan
sains, di mana beliau menegaskan: “tanpa penyebaran pendidikan dalam sains moden, bangsa
itu akan ketinggalan jauh daripada bangsa lain, meninggalkan identiti dan kebajikan dalam
bahaya perpecahan”. 4

Dalam artikelnya tentang “falsafah dan seruan kepada sains moden” Abduh
mengekspresikan kehairanannya atas orang Islam yang enggan untuk mengajar logik: “Jika
inilah sikap kita terhadap subjek sepertinya...saya khuatir untuk memikirkan betapakah
penanggapan kita terhadap sains yang baru yang telah menjadi keperluan sehari-hari dan asas
daripada kebahagiaan, kekayaan dan kuasa di era moden...kita harus mendapatkan perkara ini
dalam cara yang tepat mengikut tuntunan kaum Kkita sendiri yang ingin kita sadar tentang
keperluan kita terhadap ilmu tersebut dan bahaya apabila kita mengabaikannya”. 42

Abduh positif dengan kemampuan dan keupayaan sains yang beliau dengan yakin
lontarkan: “sains adalah jalan kehidupan yang berakar dalam kebebasan dan kemajuan; dalam
bentuknya yang sejati, sains, apabila dengan tepat disatukan dengan agama, membawa
masyarakat kepada penyempurnaan. Tanpa kebebasan, sains tidak bisa wujud, sebagaimana
tanpa keadilan, kebebasan dan kemajuan tidak bisa wujud. Kebebasan mengimplikasikan
keadilan sebagaimana sains mengimplikasikan kebebasan”.®* Bagi Abduh, sains mempunyai
perkaitan yang erat dengan akal (‘ag/), dan agama dengan kesedaran moral (wijdan). Keduanya
memberi pengisian kepada manusia di mana ia saling melengkapi. la tidak akan bertingkah atau
menyanggahi antara satu sama lain, dan keduanya adalah satu dalam jiwa manusia. Beliau
secara konsisten menyebut bahawa: “kedua-duanya sains dan agama berakar dalam nalar, dan
bahawa al-Qur’an menggesa manusia untuk menggunakan akalnya”. +

Menurut  Abduh, untuk meleraikan stagnasi sekarang dan keteledoran dan
keterbelakangan di dunia Islam dalam dekad yang panjang umat harus mendakap sains dan
teknologi moden dan merumuskan semula idea-idea Barat yang tidak melanggar garis dan
ketentuan Islam. Idea pembaharuan yang diperkenalkannya telah menyebar luas di dunia Islam
dan pengaruhnya yang kreatif telah menyumbang kepada pemacuan sains dan menawan semula
kemegahan dan peranan Islam yang dinamik di persada global. Pandangan saintifik dan teori
rasional Abduh dan terobosan falsafahnya tentang sains menandai transisi yang baru ke arah
Islamisasi sains berasaskan pencerahan dan pemahaman yang dinamik tentang konstruksi sains
Islam.

4. Hasil Analisis dari Tafsiran Saintifik Abduh

Bahagian ini menyorot idea-idea signifikan Abduh tentang sains dan falsafahnya
mengenai epistemologi ilmu dan sejarah. la meneroka intisari dan nuansa pemikiran
saintifiknya yang direpresentasikan dari tafsirnya yang ringkas dan autoritatif (7afsir Juz

40 Aziz al-Azmeh, Islam and Modernities.

4l Khoury, Nabil Abdo. “Islam and Modernization in the Middle East: Muhammad ‘Abduh, An Ideology of
Development” (Tesis Ph.D., State University of New York, Albany, 1976).

42 Imarah, 4 ‘mal al-Kamilah.

43 Abduh, Al-Ahram, 1880, John W. Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh on Science’.

44 John W. Livingston, ‘Muhammad ‘Abduh on Science’.

117


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

‘Amma dan Tafsir al-Manar) yang menawarkan interpretasi dan interpretasi ulang yang segar
terhadap ideal Islam dan secara konsisten telah menjadi landas dan pelantar dari ideanya yang
utama tentang sains. Penguraian saintifik Abduh dalam tafsiran al-Qur’an ini adalah
berdasarkan manhaj rasional yang dibangunkan dalam interpretasi teks. la menganalisis impak
dari idea saintifik Abduh dan pengaruhnya yang signifikan dalam pemulihan semula semangat
saintifik di dunia Islam, dengan pandangan yang kritis tentang struktur dan muatan Tafsir nya
dan tema-tema umumnya berserta dengan peninjauan tentang aspek-aspek linguistik,
kesusasteraan, sejarah dan doktrinal dari al-Manar. Ini membantu dalam melakar dan
menzahirkan perspektif yang jelas tentang corak pemikiran Abduh, seperti yang tergambar
dalam karyanya.

Tafsir al-Manarnya telah memberi impak terhadap kemajuan idea dan pengetahuan
saintifik dalam masyarakat Islam kontemporer, dan menyumbang kepada pemekaran akliah dan
pertumbuhannya yang belum pernah terjadi sebelumnya, di mana: “ajaran, keperibadian dan
pengaruhnya [Abduh] membentuk satu-satunya faktor yang paling menentukan dalam
perkembangan pemikiran dan pembaharuan Arab Muslim pada kurun kedua-puluh”.#

Keterampilan ‘Abduh dalam sains dan pengembangan manhaj saintifiknya terserlah
dalam usahanya untuk mendamaikan akal dan wahyu dan menemukan landasan yang baru bagi
sains Islam untuk dipugar berasaskan penyatuan akal, wahyu dan rasionaliti. Menurutnya akal
adalah penopang Islam yang terkuat, dan umat Islam harus merangkul semula substansi,
semangat dan matlamat dari shariah dan dengan bersungguh-sungguh merealisasikan prinsipnya
dalam praktik mu ‘amalah (urusan sosial) yang modern. Dalam usahanya untuk mensintesiskan
antara premis sains dan agama, ia mengeluarkan tafsir saintifik (al- ‘ilm) yang secara strategik
menjurus kepada pemugaran semangat rasional dan mendobrak benteng taglid dan
menghapuskan kelesuan dan keterbelakangan umat, di mana: “Aku tidak dapat menghindar dari
mengharap yang umat Islam akan berhasil suatu hari nanti dalam mendobrak rantai
belenggunya dan mara dengan tegas di jalan peradaban mengikut cara masyarakat Barat”.*

Tafsirnya cukup instrumental dalam menyingkapkan sifat dasar sains dan perjalanan
kosmik, undang-undang tabii, yang telah memangkin dan menggerakkan kemajuan sains di
dunia Islam, yang menyumbang kepada pemugaran idea dan gagasan keagamaan dan religius
yang ia cuba rekonsiliasikan dari pelbagai fraksi dan pandangan dari mazhab figh Islam, dan
merungkai banyak konflik dan idea yang bertumbuk dalam tafsiran, Abduh telah menggariskan
manhaj tafsir akliah yang berkesan yang berpijak pada asas saintifik yang kritis dan rasional,
sebagaimana dihuraikan dalam perbincangan teksnya dalam Tafsir al-Manar, Tafsir Juz
‘Amma, Tafsir al-Fatihah, dan Tafsir Surat al-‘4sr nya yang melantarkan asas yang penting
seputar doktrin dan pandangan saintifiknya terhadap al-Qur’an. Tafsir al-Manar yang
dihasilkan pada akhir kurun kesembilan belas menggarap faham rasional dari tradisi pemikiran
yang meluas dan intisari kebudayaan dan peradabannya yang klasik.

Tanpa berlarut-larut dalam perbahasan tentang doktrin dan ikhtilaf figh yang kompleks,
beliau lebih mendasarkan tafsirannya dari ideal saintifik yang didukung oleh ayat al-Qur’an
yang eksplisit dan hadith yang autentik - prinsip yang monumental dalam menegakkan idea
sains dan kekuatannya dalam perbahasan teks. Dalam analisisnya tentang manhaj yang
digariskan Abduh dalam tafsir al-Qur’an, Abdullah Mahmud Shihatah menumpukan sebuah bab
untuk menguraikan kecenderungan dan dasar hermeneutik Abduh. Contoh yang diambil dari
interpretasi Abduh termasuk khitab [diskusi] al-Qur’an tentang kota yang tidak dikenali
(garyah) yang disebut dalam surah al-Bagarah 2:58, wabak dari langit (rijzan min al-sama’)
[2:59], makanan yang Nabi Zakariya (as) temui dalam biara Maryam [3:37]. Beliau juga
membincangkan keterbatasan tafsir Abduh dalam menangani isu-isu eskatologi (seperti al-sirat,

4 Kenneth Cragg, The Theology of Unity (introduction).
46 Kurzman, Modernist Islam, 108.

118


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

al-mizan, al-jannah, al-nar, al-gada’ wa’l-qadar).*” ‘Abduh sering merujuk kepada karya tafsir
klasik dengan fokus yang khusus pada dimensi (bu’d) masa dan tempat, latar penurunan ayat
asbab al-nuzul, menekankan pada maksud literal dari teks dan konteksnya, menyingkirkan
riwayat israiliyyat (kisah-kisah yang dinukil dari sumber Yahudi dan Kristian dari sejarah dan
tradisi Bible) dalam tafsirnya. Dalam manhajnya, “yang dibersihkan daripada hikayat dongeng
dari luar” beliau berusaha untuk menemukan semula maksud yang asli dari al-Qur’an, yang
membentuk generasi pendahulu yang salih (al-salaf al-salih) dan mengimbau semula moraliti
spiritual mereka bagi penyebaran dalam masyarakat modern.*

Beliau membahagikan ayat-ayat dari satu surah ke dalam unit-unit yang bermakna dan
berusaha untuk membawakan perkaitan antara surah-surah itu sendiri, yang menunjukan,
bahawa idea tentang konteks dan integriti masuk sebagai prinsip hermeneutik dan diekspresikan
dari segi keunggulan persuratan (i jaz) al-Qur’an. Tafsir tersebut ditulis dalam corak tradisional
sebagai tafsir interlinear (ayat demi ayat) dan mempunyai rujukan silang kepada bahagian al-
Qur’an yang lain yang menangani topik yang sama. Inovasi dan karakter modennya merentang
dari format kepada isi.

Sebahagian bentuk yang krusial dari tafsirnya adalah idea-idea reform yang
dilontarkannya, mengusulkan keperluan untuk memahami al-Qur’an dari pandangan dunia
saintifik yang menuntut interpretasi semula terhadap idea-idea al-Qur’an,*® seperti mukjizat,
kenabian, agama dan akal, ilmu, falsafah dan sains. Tafsirannya menzahirkan kefahaman
moden dan aspirasi penting yang mendengungkan pemahaman yang prinsipal tentang ayat-ayat
saintifik. ldea reform menghendaki penilaian semula terhadap warisan intelektual umat Islam
dan menuntut meninggalkan praktik ikutan yang membuta tuli atau taglid, di mana “Abduh
percaya bahawa struktur yang kaku dari budaya Islam menghalang dari apa yang pada asasnya
adalah agama yang logik dan mengalir”.%

. Kesimpulan
Sebagai rumusan, kajian terkait pemikiran sains yang dilontarkan Abduh dalam tafsir al-
Qur’annya, telah melahirkan gagasan yang cemerlang dalam mencorakkan tamadun dunia Islam
yang moden dan progresif. Tafsir al-Manar adalah salah satu karya penting dalam tradisi tafsir
yang autoritatif dan berpengaruh dalam penafsiran moden yang kemudiannya dikembangkan
dan dipelopori oleh Tafsir al-Maraghi oleh Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Quran al-
Majid atau Tafsir al-Nur oleh Teungku Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, The Message of the
Qur’an oleh Muhammad Asad, Tafsir al-Azhar oleh Buya Hamka, Fr Zilal al-Qur’an oleh
Sayyid Qutb dan lain-lainnya. Kitab Tafsir tersebut mencerminkan manhaj saintifik dari tafsir
al-Qur’an, dalam mengunjurkan dan merangka penjelasan yang rasional dan inovatif terhadap
teks, yang memperlihatkan daya intelektual dan keluasan ijtihadnya dalam nuansa pembaharuan
dan pemahaman teks yang integral. Penelitian ini telah memperlihatkan sumbangan Abduh
yang bertahan dalam penemuan sains klasik dan moden dan menyingkap nilai-nilai universal
dari sains yang diperincikan dari ide-ide rasionalnya dan kemajuan harakat saintifik di masa
kehidupannya. Abduh melontarkan pandangan sains yang kritis yang digagaskan dari
pengetahuan Qur’anik yang fundamental. Rumusannya memberi kesan penting terhadap nuansa
politik dan dakwah semasa yang digarap dari idealisme dan filsafat sains yang diilhamkan oleh
al-Afghani dan manhaj saintifik yang dirumuskannya. Dalam penulisannya Abduh membawa
manhaj sains yang kompeten selari dengan khittah dan cita-cita nahdah yang dilakarkannya

47 Shihatah, Abdullah Mahmud, Manhaj al-Imam Muhammmad ‘Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-Karim
(Cairo: Matba‘at Jami‘ah al-Qahirah, 1984).

48 Barbara Freyer, Stowasser, Women in the Qur’an, Traditions and Interpretations (Oxford University
Press, 1994), 34.

49 Abdullah Saeed, The Qur’an: An Introduction (New York: Routledge, 2008), 209.

50 Mark Sedgwick, Muhammad Abduh, 1.

119


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

yang telah melonjakkan pengaruh reform dan ilmu dan memperkenalkan falsafah sains yang
berkesan di dunia Islam.
Referensi

Abduh, Muhammad. The Theology of Unity (Risalat al-Tawhid), translated by Ishaq Musa‘ad,
& Kenneth Cragg. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2004.

Abdullah Saeed. The Qur’an: An Introduction. New York: Routledge, 2008.

Adnan, Mohamed Yusoff, ‘Al-Imam Muhammad ‘Abduh: Tokoh Pembaharuan Ilmu Tafsir’.
PhD diss., Universiti Kebangsaan Malaysia, 2005.

Albert, Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age, 1798-1939. Cambridge: Cambridge
University Press, 1962.

Amir, Ahmad Nabil. Muhammad Abduh’s Contributions to Science and Technology.
Saarbrucken, Germany: LAP LAMBERT Academic Publishing, 2015.

Amir, Ahmad Nabil. Sumbangan Imam Muhammad Abduh kepada Sains dan Teknologi. Kuala
Lumpur Islamic Renaissance Front, 2017.

Aziz al-Azmeh. Islam and Modernities, 2nd edition. London: Verso, 1996.

Barbara Freyer, Stowasser. Women in the Qur’an, Traditions and Interpretations. Oxford
University Press, 1994,

Charles C. Adams. Islam and Modernism in Egypt: A Study on the Modern Reform Movement
Inaugurated by Muhammad ‘Abduh. Russell & Russell: New York, 1933.

Charles Kurzman ed., Modernist Islam, 1840-1940: A Sourcebook. Oxford University Press,
2002.

Dominican, J. Jomier. Le Commentaire Coranique Du Manar. Paris: G.P. Maisonneuve & Cie.,
1954,

Gibb, H.A.R., ‘Studies in Contemporary Arabic Literature’. Bulletin of the School of Oriental
Studies, London, vol. iv, 1928.

Hamka, Sejarah Perkembangan Pemurnian Ajaran Islam di Indonesia. Djakarta: Tintamas,
1961.

Hendrik, Kraemer. Agama Islam. Djakarta: Badan Penerbit Gredja dan Zending, 1928.
‘Imarah, Muhammad. Al-4 ‘mal al-Kamilah [Complete Works]. 3 vols. Beirut: n.p., 1972.
‘Imarah, Muhammad. 4 ‘mal al-Kamilah. Alexandria: Bibliotheca Alexandrina, 2005.

J.J.G. Jansen. The Interpretation of the Koran in Modern Egypt. Leiden: E.J. Brill., 1980.

120


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Johann, Bussow. ‘Muhammad ‘Abduh: The Theology of Unity’, in Religious Dynamics under
the Impact of Imperialism and Colonialism. Brill, 2017, 141-159.

Kenneth Cragg. ‘The Modernist Movement in Egypt’ in Richard N. Frye, ed., Islam and the
West. The Hague: Mouton & Co., 1957.

Khoury, Nabil Abdo. ‘Islam and Modernization in the Middle East: Muhammad ‘Abduh, An
Ideology of Development’. Tesis Ph.D., State University of New York, Albany, 1976.

Livingston, John W., 1995. ‘Muhammad ‘Abduh on Science’, The Muslim World, Vol. Ixxxv,
no.3-4 (July-Oct, 1995), 215-234.

Malcolm H. Kerr. Islamic Reform: the Political and Legal Theories of Muhammad ‘Abduh and
Rashid Rida. Los Angeles: University of California Press.1966.

Muhammad, Hamidullah. “Ernest Renan and Jamal al-Din Afghani: Foremost Representatives
of Two Cultures”, The Islamic Review (May-June, 1958), 33-35.

Nikki, R. Keddie. An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of
Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani”. University of California Press, 1968.

R. Stephen Humphreys. Mu ‘awiya ibn Abi Sufyan. Oxford: Oneworld publications, 2006.

Rida, Muhammad Rashid. Tarikh al-Ustadh al-Imam ash-Shaykh Muhammad ‘Abduh. Cairo:
Matba‘at al-Manar, 1906.

Rida, Muhammad Rashid. “al-Tajdid wa al-tajaddud wa al-mujaddidun” (Renewal, Renewing,
and Renewers). al-Manar. Vol. 31, no. 10 (July 1931), pp. 770-777.

Sedgwick, Mark. Muhammad Abduh. Oxford: Oneworld Publications, 2010.

Shihatah, Abdullah Mahmud. Manhaj al-imam Muhammmad ‘Abduh fi Tafsir al-Qur’an al-
Karim. Cairo: Matba‘at Jami‘ah al-Qahirah, 1984.

Uthman Amin. Muhammad ‘Abduh. Translated by Charles Wendell. Washington, D.C.: n.p.,
1955.

Yvonne Yazbeck Haddad. “Muhammad Abduh: Pioneer of Islamic Reform”, in Ali Rahnema,
ed., Pioneers of Islamic Revival. UK, London: Zed Books, 1994.

121


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

