MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

PEMIKIRAN ‘ABD JABBAR TENTANG SISTEM SUKSESI IMAMAT
DALAM ALIRAN MUKTAZILAH

Mara Ongku Hsb
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-Mail: hasibuanongku@gmail.com

Nurpelita Sembiring
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-Mail: nurpelitasembiring@ymail.com

Tahrir Aulawi
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-Mail: tahrira@yahoo.com

Abstrak

Imamat yang dikemukakan oleh Abd al-Jabbar mengandung makna adanya unsur kekuasaan
imam dalam bidang pemerintahan dan unsur kepemimpinan spiritual keagamaan, dalam
pemerintahan Imam berarti pemegang otoritas politik tertinggi yang dapat mengatur birokrasi
serta melaksanakan administrasi Negara sebagai pemimpin agama, imam berkewajiban
menuntun serta membimbing umat untuk memahami dan melaksanakan ajaran syariat sesuai
dengan ketentuan wahyu llahi dan Sunnah Rasul. Metode penelitian ini menggunakan
pendekatan pendekatan literatur review dengan menggunakan jenis penelitian kualitatif
dengan dari berbagai sumber termasuk buku, jurnal, majalah, media online dan yang terkait
dengan pemikiran ‘Abd al-Jabbar dan juga perkembangan pemikirannya dalam mu’tazikah.
Hasil penelitian ‘Abd al-Jabbar tentang sistem sukesi imamat mengemukakan beberap pola
pelaksanaannya, di antaranya adalah mengadakan pengangkatan sejumlah orang yang
statusnya bukan sebagai suatu lembaga, tetapi kedudukan mereka diakui sebagai perwakilan
umat yang berkewajiban mengangkat dan menetapkan imam sesuai pilihan mereka. Dalam
melaksanakan pemilihan imam adalah dengan jalam musyawarah itu dipandang legal bila
dihadiri oleh orang-orang yang dipandang memiliki ilmu pengetahuan agama dan mempunyai
wawasan yang luas mengenai persoalan imamat, sehingga mereka semuanya dinilai pantas
untuk menduduki jabatan imam.

Kata Kunci: ‘Abd Jabbar, Muktazilah, Imamah

. Pendahuluan
Imamah merupakan sesuatu yang disebut dengan imam, kata imam sering dimaknai
untuk menunjuk orang yang memimpin orang shalat berjamaah. Dengan demikian imam
berarti orang-orang yang memimpin orang lain, sementara imamah juga diartikian lemabaga
kepemimpinan, secara teknis, hampir tidak ada perbedaan antara khilafah dan imamah sebagai
lembaga kepemimpinan, namun dalam prakteknya kata imamah tidak disandarkan kepada
proses susksesi sebagaiman terjadi dalam proses khalifah yang sebetulnya lebih bernuansa
sosial. Konsep imamabh ini akhirnya lebih cenderung dipahami bersifat doktrin, hal ini ditandai

80


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:hasibuanongku@gmail.com
mailto:nurpelitasembiring@ymail.com
mailto:tahrira@yahoo.com

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

dengan adanya berbagai persyaratan tertentu yang harus dimiliki seseorang untuk menduduki
posisi imam. Konsep imamah adalah konsep yang meyakini bahwa seorang pemimpin adalah
seorang yang ditunjuk oleh Allah.t

Menurut Thabaththaba’i berpandangan bahwa seorang imam telah ditunjuk oleh Allah
SWT sepeninggalan Rasulullah Saw, dengan tujuan untuk menegakkan budaya dan hukum-
hukum agama dan membimbing umat di jalan yang benar. Hal ini menjadi sebab kenapa di
kalangan Syi’ah lebih banyak ditemukan literatur tentang imamah ini, selanjutnya imamabh ini
juga ditemukan dalam wilayah kajian akidah, termasuk salah satu masalah ilmu kalam.?

Masalah ilmu kalam berkaitan dengan aliran-aliran ilmu kalam. Dikalangan Syi’ah
terdapat ajaran keimanan kepada imamah yang merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan
dari keimanan kepada Allah, Malaikat, Kitab-Kitab Allah, Rasul-Rasul Allah, Hari Akhir, dan
Qadha dan Qadhar. Pendeknya pemikiran ini muncul dalam ungkapan Islam sebagai “al-din
wa al-daulah, Islam adalah agama dan negara hal ini tentu sangat penting untuk memberikan
penegasan kepada kaum sekuler yang berpandangan bahwa agama dan negara tidak ada
hubungan sama sekali diantara keduanya. Terlepas dari berbagai perbedaan pendapat tersebut,
konsep imamah lebih bernuansa teologis murni dan doktrinal sekalipun dalam prakteknya
seorang imam juga merupakan penguasa tertinggi pemerintahan formal dalam negara yang
mengadopsi pola kepimimpinan amanah.?

Politik pada hakikaktnya adalah kekuasaan siapa yang memegang kekuasaan tanpa tidak
sadar bahwa dia sudah berpolitik, sudah bersentuhan dengan politik dalam bahasa agama
disebut Siyasah, oleh karena itu politik bukanlah hal yang asing bagi kita justru dia adalah
sahabat dekat kita jiran tetangga kita maka kita harus menghormati dan menghargai politik
tersebut seperti kita menghormati tetangga kita, belakangan ini muncul adagium bahwa politik
itu kotor, jahat (syu ul siyasah) berpikiran Kiri terhadap politik sehingga sering disebut orang
berpolitik itu kejam, begitulah kondisi yang terjadi di negara kita hari ini.

Politik adalah proses pembentukan dan pembagian kekusaan dalam masyarakat yang
antara lain berwujud proses pembuatan keputusan, khususnya dalam negara, dan politik juga
diartikan interaksi antara pemerintah dan masyarakat dalam proses pembuatan dan pelaksanaan
keputusan yang mengikat tentang kebaikan bersama.*

Politik adalah seni dan ilmu untuk meraih kekuasaan secara konstitusional maupun
nonkonstitusional. Politik juga dapat ditarik dari sudut pandang berbeda, yaitu;

1. Politik adalah usaha yang ditempuh warga negara untuk mewujudkan kebaikan

bersama (teori klasik Aristoteles).

2. Politik adalah hal yang berkaitan dengan penyelenggaraan pemerintahan dan negara.

3. Politik merupakan kegiatan yang diarahkan untuk mendapatkan dan mempertahankan

kekuasaan di masyarakat.

Politik adalah segala sesuatu tentang proses perumusan dan pelaksanaan kebijakan
publik.s  Selanjutnya pemikiran politik dikaji secara kronologis sampai masa dewasa ini,
umumnya jalan yang ditempuh adalah Yunani Kuno. Romawi, Kristiani, abad pertengahan,
masa Renaisans, zaman modern, dengan lilberalismenya.® Tokoh-tokoh pemikir politik dari

1 Moch Fachruroji, “Trilogi Kepemimpinan Islam: Analisis Teoritik Terhadap Konsep Khilafah, Imamah
Dan Imarah,” lImu Dakwah Academic Journal for Homeletic Studies 4, no. 12 (2008): 298.

2 Fachruroji, 299.

3 Fachruroji, 301.

4 Gunardo Gunardo, Geografi Politik (Yogyakarta: Ombak Anggota IKAPI, 2014), 33.

5 Abu Bakar Ebyhara, Pengantar IImu Politik (Jakarta: Ar-Ruz Media, 2010), 34.

& Muhammad Azhar, Filsafat Politik Perbandingan Antara Islam Dan Barat (Jakarta: Rajawali Pers,
1996), 11.

81


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

kalangan teori klasik, modern maupun kontemporer antara lain; Aristoteles, Adam Smith,
Cicero, Friedrich Engels, Immanuel Kant, John Locke, Karl Marx, Lenin, Martin Luther, Max
Weber, Nicolo Machiavelli, Rousseau, Samuel P. Huntington, Thomas Hobbes, Antonio
Gramschi, Harold Crough, Douglas E Ramage, beberapa tokoh pemikir dan penulis materi
ilmu politik dari Indonesia adalah; Miriam Budiharjo, Salim Said, Ramlan Surbakti, Ari
Sudjito, Burhanuddin Muhtadi, Effendi Ghazali dan masih banyak lagi dari kalangan
akademisi.’

Tidak kalah dengan tokoh-tokoh pemikir Islam jauh sebelum ada Aristoteles seperti
Imam Ghazali, al-Farabi, Al Mawardi sudah ada sumbangan pemikiran politik Isamnya
sehingga para pemikir Barat sering mengambil referensi ilmu politik, filsafat dari tokoh-tokoh
muslim, Islam telah memberikan solusi terhadap kegaduhan pikiran rakyat tersebut, dengan
hadirnya ilmu ke bumi ini diturunkan satu cabang ilmu ( furu’ ul ilmi), yang diberi gelar dan
julukan figh Siyasah, lengkap dengan tokoh-tokohnya Islam yang mumpuni yang membahas
tentang siasat, kekuasaan. Bahasa umumnya yang akrab dipanggil dengan politik. llmu politik
Islam (siyasah) sudah ada dipraktekkan Nabi Saw secara eksplisit dan implisit, dan sudah
banya yang menginterpretasikan secara luas ditengah masyarakat.

Sejarah mencatat bahwa masalah yang pertama kali muncul dikalangan kaum Muslimin
sepeniggal Nabi bukanlah persoalan akidah, melainkan masalah politik kekuasaan. Bermula
dari persoalan siapa pemegang kekuasaan setelah Nabi wafat, terus pada kasus-kasus di sekitar
pemerintahan Utsman Bin Affan dan memuncak di masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib,
masalah tersebut muncul secara mencolok dan menyedot banyak pemikiran umat dalam
mengatasinya.

Ketika keluarga Nabi sibuk mengurus jenazah beliau, ketika itu, beberapa orang Anshar
mengadakan pertemuan di Balai Bani Sa’idah untuk memilih khalifah. Tsagifah artinya
balairung, tempat pertemuan. Tsaqifah Bani Sa’idah adalah tempat pertemuan yang dimiliki
oleh bani (suku) Sa’idah. Mendengar berita ini Abu Bakar, Umar bin Khattab, Abu Ubadah bin
Jarrah dan sahabat yang lainnya tanpa berkompromi dengan Ahlul Bait pergi ke Tasgifah Bani
Sa’idah tersebut.® Perebutan kekuasaan pun berlansung di sana. Kaum Anshar menginginkan
agar pengganti dipilih dari kalangan mereka, karena mereka telah berjasa melindungi Nabi
Muhammad SAW dan menyiarkan agama Islam. Menurut mereka Nabi Muhammad SAW
telah tinggal bersama orang-orang Quraisy selama lebih kurang 13 tahun untuk mengajak orang
masuk Islam. tetapi hanya sedikit di antara mereka yang mau masuk Islam, sedangkan bagi
golongan Anshar terjadi sebaliknya orang-orang muhajirin tidak mampu membela Nabi
Muhammad SAW dari ancaman dan tekanan kaum Quraisy, orang-orang suku Quraisy tidak
mampu menyiarkan agama Islam secara luas. Sedangkan setelah nabi Muhammad SAW hijrah(
pindah) ke Madinah, orang-orang ansharlah yang menolong nabi dan akhirnya agama Islam
berkembang ke seluruh Jazirah Arab.

Perdebatan itu menjadi hangat, masing-masing mengajukan kandidatnya, dan kalau di
perpanjang tidak akan selesai-selesai namun apa yang menjadi benang merah dari perhelatan
tersebut adalah ketika Abu Bakar Shiddiq mengucapkan hadist : “al-aimmat min Quraisy”
(imam itu berasal dari orang Quraisy). Dengan peringatan seperti ini, pihak Anshar akhirnya
mengalah dan memberi kesempatan kepada kaum Muhajirin untuk memangku jabatan
Khalifah. Menurut Al Mawardi sebagaiamana dikutip oleh Suyuti Pulungan bahwa Abu Bakar

" Gunardo, Geografi Politik, 35.
8 Alaiddin Koto, Persatuan Tarbiyah Islamiyah Sejarah, Paham Keagamaan Dan Pemikiran Politik 1945-
1970 (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 119.

82


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

menyetir hadist Al aimmat min Quraisy (pemimpin berasal dari orang Quraisy) untuk
mengalahkan alasan orang-orang Anshar.

. Metode Penelitian

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan pendekatan literatur review dengan
menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan dari berbagai sumber termasuk buku, jurnal,
majalah, media online dan yang terkait dengan pemikiran ‘Abd al-Jabbar dan juga
perkembangan pemikirannya dalam mu’tazikah. Literatur review merupakan metode yang
sistematis, eksplisit dan reprodusibel untuk melakukan identifikasi, evaluasi, dan sintesis
terhadap karya-karya hasil penelitian yang sudah dihasilah oleh para peneliti dan praktisi.®
Proses pengumpulan data dilakukan dengan menganalisis konten (conten analisyst) dari
berbagai sumber terutama dari sumber buku, jurnal, media online, jurnal dan lain sebagainya
dan berbagai penelitian terdahulu yang relevan. Adapan teknik analisis data yaitu dengan
teknik analisis kualitatif pertama kali dilakukan mengumpulkan data dari buku, jurnal, media
berita terkemuka yang berkaitan dengan pemikiran Abd Jabbar dalam pengangkatan imamah .
Pengumpulan data dilakukan beberapa tahap, pertama, memanfaatkan berbagai hal atau
variabel seperti buku, jurnal, majalah, dan lain sebagainya yang berhubungan dengan
penelitian ini. Kedua, mengidentifikasi berbagai akad mudhrabah dalam figh muamalah.

. Pembahasan dan Hasil Penelitian

Biografi ‘Abd al-Jabbar

Abu al-Hasan ‘Abd al-Jabbar bin Ahmad bin Khalil bin ‘Abd Allah al-Hamazani al-
Asadabazi adalah tokoh Mu’tazilah abad ke-11, lahir di Hamazan, Khurasan, Iran. Tahun
kelahirannya tidak diketahui secara pasti, sekitar 325 H/935 M dalam usia lebih dari 90 tahun.
Nama panggilannya adalah ‘Imad al-Din Hayyifa atau lebih dikenal dengan Qadi al-Qudat.
Bapaknya bernama Shihab al-Din Nu’man al-Hanafi, seorang alim yang mempunyai
popularitas didaerah ma wara’a al-nahr (Samarkand dan Bukhara). Bapaknya merupakan
pengajar sekaligus teladan awal baggi ‘Abd al-Jabbar dalam membentuk kesadaran
keberagaman dan capaian intelektualnya.®
Beliau merupakan tokoh garda terdepan Mu’tazilah ini dikenal mempunyai banyak karya

yang ditulis dalam berbagai disiplin ilmu, baik ilmu kalam, figh, tafsir, dan hadis. Menurut al
Hakim al-Jusyami tulisan yang dihasilkan oleh ‘Abd al-Jabbar tidak kurang dari 400.000
lembar, bisa dibilang capaian ‘Abd al-Jabbar dalam hal karya tersebut telah menobatkan
dirinya sebagai tokoh terakhir aliran Mu’tazilah yang sebanding dengan al-Jahiz, Busyir bin
al-Mu’tamar, dan al-Jubba’i. ‘Abd al-Jabbar hidup pasa masa Bani Abbasiyah yang
membentang dari periode al-Radi Billah sampai dengan al-Qadir Billah. Kepemimpinan
Dinasti Abbasiyah saat itu adalah di tangan al-Radi Billah(322-329 H), al-Muttaqi Lillah (329-
333 H), al-Mustafki Billah (333-334 H), al-Muthi’ Lillah (334-363 H), al-Tha’i Lillah (363-
381 H), dan al-Qadhir Billah (381-422 H), secara umum semenjak al-Radi Billah yang
menggantikan al-Qadhir Billah (320-322 H), kekuatan Bani Abbasiyah menunjukkan grafik
penurunan yang cukup signifikan, hal ini diketahui dari melemahnya beberapa aspek vital
dalam roda pemerinatahan yang dijalankan para penerus al-Qhahir Billah. Baik politik,

9 Zulvikar Syambani Ulhaq and Mayu Rahmayanti, Panduan Penulisan Skripsi Literatur Review (Malang:
Fakultas Kedokteran dan Ilmu Kesehatan, 2020), 4, https://kedokteran.uin-malang.ac.id/wp-
content/uploads/2020/10/PANDUAN-SKRIPSI-LITERATURE-REVIEW-FIXX.pdf.

10 Alwy Amru Ghozali, Moh, “Takwil Dalam Perspektif ‘Abd Jabbar Sebuah Tawaran Hermeneutika Al-
Qur’an,” Dialogia 14, no. 2 (2017): 167.

83


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

ekonomi, sosial dan wilayah kekuasaan. Semuanya mengalami kemunduran dari pada periode
sebelumnya.tt

‘Abd al-Jabbar sangat menguasai beberapa disiplin ilmu dia mendapatkan pendidikan
dasar Islam sewaktu berada di Hamzan, meskipun banyak mempelajari cabang ilmu seperti
ilmu figh Imam Syafii dan mazhab lainnya, sampai akhirnya ia menjadi pengikut Al-Asy’ari
ketika mendalam ilmu kalam. Setelah menyelesaikan pendidikannya di Hamzan melanjutkan
ke Basrah di sini beliau juga mempelajari berbagai disiplin ilmu, figih, ushul figh, hadis, dll.
Setelah menamatakan semua ilmu itu ia mempunya ilmu yang cukup luas sehingga ia
dipandang sebagai ulama terkemuka pada masa itu yang mempunya pemikiran dan ide
keagamaan yang mendalam dalam bidang teologi, figih dan lain-lain.*?

‘Abd al-Jabbar setelah memahami doktrin Mu’tazilat, ia tidak lagi membatasi diri atau
terikat dengan paham kalam al-Asy’ari dan mazhab figh Syafi’i, ‘Abd al-Jabbar mulai
menemukan kebebasan dalam mengamalkan ilmunya, ia menganut paham kalam Mu’tazilat
dan ia memperdalam kepada gurunya Abu ‘Abdillah al-Husain bin Ali al-Bashri dan Abu Ishaq
Ibrahim ibn Aiyasi. Kedua ulama ini adalah pemuka Mu’tazilat terkemuka di Bashrah setelah
al-Juba’i. Kemampuan ‘Abd al-Jabbar dalam menguasai ilmu menarik perhatian oleh penguasa
Dinasti Buwaihi yang beraliran Syi’ah pada masa itu, sehingga di saat berkuasanya al-Shahib
bin ‘Abbas, wazir terkemuka pada masa dinasti Buwaihi mengikutsertakan ‘Abd al-Jabbar
dalam urusan kenegaraan, terutama untuk menata urusan peradilan sebagai gadi dan hakim di
Ra .13

Salah satu kemampuan disiplin ilmunya ‘Abd al-Jabbar memahami berbagai
permasalahan umat, amanat yang diberikan wazir kepadanya adalah sebagai Hakim sehingga
ia diangkat oleh penguasa Buwaihi untuk menjabat gadhi al-Qudhat, tugasnya adalah
mengangkat dan mengawasi gadhi yang berada di berbagai wilayah peradilan dalam dinasti
Buwaihi. Jabatab Qadhi al-Qudhat pada masa Buwaihi ini pada dasarnya menlanjutkan teradisi
peradilan pada masa Dinasti Abbasiyah. Jabatan ini merupakan jabatan lembaga peradilan yang
tertinggi yang memutuskan perkara-perkara yang diajukan dari peradilan daerah.

Jabatan sebagai hakim ini dilalui hanya pada masa pemerintahan wazir al-Shihab ibn
Abbad, namun belian meninggal dan ‘Abd al-Jabbar langsung mengundurkan diri dari jabatan
Qadhi al-Qudhat dan kembali sebagai seorang ilmuan ulama yang tulis menulis kitab ia tekuni
sampai akhir hidupnya. Diantara karya monumentalnya adalah al-Mughni fi abwab al-Tauhid
wa al- ‘Adl, secara keseluruhan memuat berbagai aspek teologi, ushul figh, figh, dan lain-lain.
Pada prinsipnya semua aspek yang dibahas itu berlandaskan kepada dasar ajaran ushul al-
Khamsat Mu’tazilat.** Selain karya di atas juga dipandang sebagai karya monumentalnya
adalah Syarh al-Ushul al-Khamsat, kitab ini memuat dasar ajaran Mu’tazilat yaitu: al-tauhid,
al-‘Adl, al-Wa’ad wa al-Wa'id, al-Manzilah bain al-Manzilatain, al-amr bi al-ma ruf' wa al-
nahy al-munkar. Selain kitab di atas juga ada karyanya al-Majmu’ fi al-Muhith bi al-Taklif
pembahasan masalah kalam yang berhubungan dengan taklif yang diungkapnya secara luas.

1 Ghozali, Moh, 168.

12 Sudirman M Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu 'tazilat Menurut
Konsepsi ‘Abd Al-Jabbar Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah (Pekanbaru: Suska
Press, 1995), 27.

13 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd

Al-Jabbar Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’ah.
14 Johan, 29.

84


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Pemikiran ‘Abd Jabbar dalam Mu’tazilat

Mu’tazilah merupakan istilah yang bermakna mereka yang menarik diri atau
memisahkan diri perang saudara antara sesama muslim antara tahun 656 M-661 M, perang ini
seperti disebutkan oleh Ali dan Qin perang saudara hasil perselisihan atas kepemimpinan Ali
dan kaum muslimin atas kematian khalifah ketiga yaitu Ustman. Mu‘tazilah berkembang pesat
sebagai sebuah aliran teologi spekulatif di Basrah dan Baghdad dari abad ke-8 hingga ke-10 Masehi.
abad ke-8 hingga ke-10 Masehi. Dikreditkan sebagai pendirinya, perjalanan Wasil ibn Ata’ ke dalam
Mu'tazilah dimulai ketika ia mengundurkan diri dari lingkaran studi Hasan al-Basri karena perselisihan
teologis mengenai status hukum seorang Muslim yang melakukan dosa besar. dosa besar. Menanggapi
pengunduran diri Wasil, Hasan al-Basri berkomentar, 'Wasil telah menarik diri dari kami'. Untuk
selanjutnya, Wasil dan para pengikutnya kemudian dikenal sebagai Mu ‘tazilah atau Mu ‘tazilah, yang
berarti mereka yang menarik diri.*s

Dalam Aliran Mu'tazilah kedudukan akal begitu penting, maka wajarlah jika Mu'tazilah dikenal
dengan Teologi Liberal Teologi Tradisional adalah Aliran Teologi yang memberikan kedudukan lemah
pada akal, menurut Teologi ini akal tidak mampu untuk mengetahui kewajiban-kewajiban manusia.
untuk itu wahyu diperlukan Namun kedua corak Teologi itu (Teologi Liberal dan Teologi Tradisional)
tidak bertentangan dengan ajaran-ajaran Islam dan bukan kafir.®* Kaum Mu’tazilah adalah golongan
yang membawa persoalan-persoalan teologi yang lebih mendalam dan bersifat filosofis daripada
persoalan- persoalan yang dibawa kaum Khawarij dan Murjiah. Dalam pembahasan banyak memakai
akal sehingga mereka mendapat nama kaum Rasionalis Islam.Y

Sebagaimana dibahas di atas ‘Abd al-Jabbar mempunyai kekayaan intelektual yang
mumpuni yang berhubungan dengan ilmu kelslaman, memperkaya khazanah intelektual
Mu’tazilat, juga memberikan sumbangan yang amat besar bagi perkembangan ilmu kelslaman,
‘Abd al-Jabbar mendasarkan pemikiran serta pemahaman keagamaan bersifat filosofis dan
rasional sehingga tesisinya tentang berbagai dimensi doktrin Mu’tazilat mendapat tempat
dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan peradaban manusia.®

‘Abd al-Jabbar menjelaskan tentang religi filosofis yang menjadi pemikiran doktrin
Mu’tazilat berbeda dengan aliran teologi mazhab lainnya, perbedaan itu bukan hanya
menyangkut masalah furu’ tetapi juga hal yang mendasar (ushul), agama Mu’tazilat dalam
menegaskan ajarannya tidak hanya berdasarkan wahyu Ilahi dan sunnah, melainkan
mendasarkan juga atas kekuatan akal pikiran. Keduanya dalam paham Mu’tazilat mempunyai
kekuatan hukum yang sama dan sama-sama berasal dari Tuhan, wahyu sebagai kalamullah
memberi legitimasi atas penemuan akal, dan akal menerima legitimasi wahyu supaya hasil
temuannya menjadi legal menurut syari’at. Dengan demikian berarti antara wahyu dan akal
mempunyai hubungan yang sangat erat dalam merumuskan doktrim syari’at.*®

Harun Nasution juga memberi wejangan tentang akal, menurutnya bahwa akal dapat
mengetahui nanti akan ada hari perhitungan namun akal tidak dapat mengetahui perincian upah
atau hukuman yang akan diterima manusia di akhirat nanti. Sependapat dengan ‘Abd al-Jabbar
bahwa perincian itu diketahui hanya melalui wahyu. Keterangan-keterangan yang diberikan
oleh pemuka Mu’tazilat menegaskan bahwa akal tidak mengetahui segala hal. Akal masih

15 1shraq Ali and Khawla Almulla, “Philosophy versus Theology in Medieval Islamic Thought,” HTS
Teologiese Studies/Theological Studies 79, no. 5 (2023): 3.

16 M. (M) Baharudin, “Paham Teologi Rasional Mu’tazilah Di Indonesia,” Al-Adyan 5, no. 1 (2010): 100,
https://doi.org/10.24042/AJSLA.V511.477.

17 M. (Muliati) Muliati, “Implementasi Hukum Islam Dalam Pemikiran Mu’tazilah,” Diktum 15, no. 2
(December 22, 2017): 221, https://doi.org/10.35905/DIKTUM.V1512.437.

18 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd
Al-Jabbar Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, 40.

19 Johan, 40.

85


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

memerlukan pada pertolongan wahyu untuk mengetahui perincian dari apa yang dapat
diketahui secara garis besar.?

Bagi kaum Mu’tazilat segala pengetahuan dapat diperoleh dengan perantaraan akal dan
kewajiban-kewajiban dapat diketahui dengan pemikiran yang mendalam, dengan demikian
berterimakasih kepada Tuhan sebelum turunnya wahyu adalah wajib. Berbeda sekali dengan
aliran al-Asy’ariyah menolak sebagian besar dari pendapat kaum Mu’tazilat dalam
pendapatnya segala kewajiban manusia hanya dapat diketahui melalui wahyu, akal tidak dapat
membuat sesuatu menjadi wajib dan tidak dapat mengetahui bahwa mengerjakan yang baik
dan menjauhi yang buruk adalah wajib bagi manusia wahyulah yang mewajibkan orang
mengetahui Tuhan dan berterima kasih kepada-Nya, sementara menurut Mu’tazilat baik dan
buruk wajib diketahui melalui akal dan demikian pula mengerjakan yang baik dan menjauhi
yang jahat adalah pula wajib.?

Abd al-Jabbar menjelaskan bahwa antara akal dan wahyu saling melengkapi. Dalam
aspek-apek tertentu hal-hal yang diketahui akal secara umum itu dijelaskan oleh wahyu secara
umum itu dijelaskan oleh wahyu, begitu juga sebaliknya hal-hal yang dinyatakan oleh wahyu
secara umum itu dijelaskan pula oleh akal. Wahyu bagi Mu’tazilat bukan hanya sebagai
informasi melainkan juga sebagai konfirmasi, wahyu menerangkan dan menjelaskan hal-hal
yang belum dan yang tidak diketahui oleh akal, sedangkan hal-hal yang dapat diketahui oleh
akal, hanya memberi konfirmasi dan legitimasi.?? Bagi Mu’tazilat akal mempunyai kemampuan
dalam memahami dan mengetahui ke empat persoalan di antaranya adalah:1l)akal dapat
mengetahui adanya Tuhan, 2) akal dapat mengetahui kewajiban berterimakasih kepada Tuhan,
3) akal dapat mengetahui hal-hal yang dianggap baik dan jahat, 4) dan akal dapat mengetahui
kewajiban manusia untuk berbuat baik dan kewajibannya untuk menjauhi perbuatan jahat.
Sementara bagi Asy’ariyah semua persoalan empat di atas hanya dapat diketahui melalui
petunjuk wahyu, dan akal sama sekali tidak dapat mengetahuinya.?

Harun Nasution menyebut empat persoalan ini dengan pemikiran rasional yang banyak
mempengaruhi kaum Mu’tazilah. Berhubungan dengan fungsi akal ‘Abd al-Jabbar
menjelaskan bahwa akal hanya dapat mengetahui adanya Tuhan dan kewajiban bersyukur serta
beribadah kepada-Nya, tetapi akal tidak dapat mengetahui bentuk perbuatan, persyaratan waktu
dan tempat untuk untuk menyatakan kesyukuran dan pengabdian itu. Bahkan kata ‘Abd al-
Jabbar ketika mau ibadah shalat juga harus membutuhkan petunjuk wahyu, tanpa adanya
petunjuk wahyu tersebut ibadah itu tidak dapat dilaksanakan. ‘Abd al-Jabbar meski mengakui
kemampuan akal dalam menetapkan empat poko persoalan di atas namun ‘Abd al Jabbar juga
mengakui keterbatasan akal di dalam mengetahui beberapa aspek yang berhubungan dengan
empat masalah teologi di atas. ‘Abd al Jabbar juga mengakui kelemahan kelemahan akal dan
membutuhkan petunjuk wahyu terhadap sesuatu masalah yang tidak dapat dijangkau atau
diketahui akal.?

Mengenai fungsi dan akal ‘Abd al-Jabbar menjelaskan dan Ibn Hisyam bahwa Mu’tazilat
memberi ruang lingkup yang sangat luas bagi daya penalaran akal. Akan tetapi bukanlah berarti
Mu’tazilat mengesampingkan wahyu, bahkan wahyu bagi Mu’tazilat menjadi sumber motivasi

20 Harun Nasution, Islam Rasional Gagasan Dan Pemikiran (Bandung: Mizan Anggota IKAPI, 1995),
133.

2L Harun Nasution, Teologi Islam Aliran —Aliran Sejarah Analisa Perbandingan (Jakarta: Penerbit
Universitas Indonesia Press, 1986), 84-85.

22 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd
Al-Jabbar Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, 41.

2 Johan, 42.

24 Johan, 42.

86


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

untuk mendayagunakan penalaran dalam mengkaji berbagai dimensi masalah yang berada
dalam ruang lingkup pemabahasan akal.?

Sistem Pengangkatan Imam

Sistem pengangkatan Imam menurut al-Ghazali ada tiga cara pengangkatan yaitu, (1),
penunjukan oleh Nab (2) penunjukan oleh imam yang sedang berkuasa. Yang terakhir
merupakan proses dan alternatif terakhir yang dianggap dapat memecahkan dilema yang ada
selama dalam masa jabatan ketika sultan berada dalam kekuasaan dan dapat menunjuk imam.?
Menurut pengertian syara’ yang dikemukakan ‘Abd al-Jabbar dalam kitab ushul al-khamsat,
Imam adalah sebutan bagi seorang yang mempunyai kekuasaan politik dan otoritas agama
untuk mengatur serta menata kepentingan dan kemaslahatan umat. Pengertian imamat yang
dikemukakan oleh ‘Abd al-Jabbar mengandung makna adanya unsur kekuasaan imam dalam
bidang pemerintahan dan unsur kepemimpinan spiritual keagamaan, dalam pemerintahan
Imam berarti pemegang otoritas politik tertinggi yang dapat mengatur birokrasi serta
melaksanakan administrasi Negara sebagai pemimpin agama, imam berkewajiban menuntun
serta membimbing umat untuk memahami dan melaksanakan ajaran syariat sesuai dengan
ketentuan wahyu llahi dan Sunnah Rasul.?’

Lebih jelasnya ‘Abd al-Jabbar menempatkan imam sebagai penguasa politik dan
pemimpin spritual umat, ‘Abd al-Jabbar menjelaskan bahwa Imam tidaklah sama dengan
pribadi Nabi sebagai manusia pilihan pembawa risalah. ‘Abd al-Jabbar hampir sama dengan
penganut Mu’tazilat lainnya dalam hal penetapan Imam berdasarkan pertimbangan akal, ia
melihat masalah Imamat itu erat hubungannya dengan masalah umat itu sendiri tidak terdapat
ketentuan yang nash yang menyatakan secara tegas mengenai institusi imamat, ini berarti
pesoalan Imamat dapat ditentukan oleh umat atas kebijaksanaan akalnya konsekuensinya
adalah bahwa pengangkatan imam haruslah melalui pemilihan, baik melibatkan umat secara
keseluruhan maupun melalui perantaraan ahl al-Syaukat.

Sehubungan dengan pemilihan imam, ‘Abd al-Jabbar mengemukakan beberap pola
pelaksanaannya, di antaranya adalah mengadakan pengangkatan sejumlah orang yang
statusnya bukan sebagai suatu lembaga, tetapi kedudukan mereka diakui sebagai perwakilan
umat yang berkewajiban mengangkat dan menetapkan imam sesuai pilihan mereka. Adapun
jumlah yang ditunjuk dalam system formatur adalah lima orang atau lebih dengan menerapkan
perhitungan ganjil dengan maksud memudahkan perhitungan suara terbanyak dari pemilihan
imamat tersebut. Adapun pola yang kedua, yang digunakan oleh ‘Abd al Jabbar dalam
melaksanakan pemilihan imam adalah dengan jalam musyawarah itu dipandang legal bila
dihadiri oleh orang-orang yang dipandang memiliki ilmu pengetahuan agama dan mempunyai
wawasan yang luas mengenai persoalan imamat, sehingga mereka semuanya dinilai pantas
untuk menduduki jabatan imam.

Adapun pola pertama yang mengangkat sejumlah orang untuk mewakili umat dalam
pengangkatan imam sebagaimana yang di kemukakan oleh ‘Abd al-Jabbar pada dasarnya tidak
jauh berbeda dengan pola yang di kemukakan oleh Abu Hasyim,sebagai gurunya.Abu Hasyim
menyatakan bahwa seseorang itu dapat dibai’at menjadi imam,bila ia di usulkan oleh satu orang
dalam forum musyawarah dan disetujui oleh empat orang dari anggota lainnya.?

25 Johan, 44.

2 Masykur Hakim, “Konsep Kepemimpinan Menurut Al- Ghazali,” lImu Ushuluddin 5, no. 1 (2018): 35.

27 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd
Al-Jabbar Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, 62.

28 Johan, 63.

29 Johan, 64.

87


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Konsepsi ‘Abd al-Jabbar beserta Abu Hasyim di atas pada prinsipnya tidak jauh berbeda
dengan pemilihan khalifah Abu Bakar dalam musyawarah di sagifah.Dalam pengangkatan Abu
Bakar itu,Abu Bakar hanya di usulkan oleh orang-orang yang mempunyai kekuatan ahl (al-
syaukat) dan kemudian membai’atnya,setelah itu di ikuti sumpah setia (mubaya’at) umat
kepadanya.Pola semacam ini pun di laksanakan kepada Umar Bin Khattab ketika ia di angkat
menjadi khalifah setelah wafatnya khalifah Abu Bakar.

Proses pengangkatan umar semula atas inisiatif Abu Bakar menilai Umarlah orang yang
di pandang pantas untuk menggantikannya.Setelah Abu Bakar mengumumkan kepada
rakyatnya bahwa umar di angkat untuk meneruskan kepemimpinannya,rakyat memberi
mubayya’ah kepada Umar.*® Dari proses Umar itu terlihat peranan Abu Bakar menentukan
sekali.jika sekiranya Abu Bakar tidak menunjuk Umar sebagai penggantinya, kemungkinan
saja sahabat yang lain muncul sebagai calon khalifah.Akan tetapi dengan adanya penunjukan
Abu Bakar itu sahabat lain tidak mencalonkan dirinya sebagai khalifah.

Untuk mendapatkan otoritas politik sebagai pemimpin umat,Abu Bakar menganjurkan
rakyatnya untuk membai’at Umar.Dengan pembai’atan itu Umar menjadi pemimpin
illegal.Pengangkatan Umar ada bedanya dengan Abu Bakar,terutama bila kita lihat dari tata
cara pengangkatan mereka menjadi khalifah.Abu Bakar di angkat melalui proses pencalonan
yang di usulkan oleh ahl al-syaukat di restui ahl al-syaukat yang lain.Umar di angkat oleh Abu
Bakar kemudian rakyatnya membai’atnya.Dari kedua tata cara pelaksanaan pengangkatan
khalifah yang hampir sama dengan pandangan ‘Abd al-Jabbar adalah pengangkatan Abu
Bakar,yakni di usulkan oleh salah seorang anggota ahl al-syaukat dan di restui oleh semua
anggota yang berjumlah lima tersebut.

Lembaga ahl al-hall wa al-aqd yang dikemukakan ‘ Abd al-Jabbar terdiri dari orang orang
yang memenuhi syarat yang telah di tentukan.Pertama, al-agidun terdiri dari pribadi-pribadi
muslim yang memiliki wawasan ilmu pengetahuan yang luas termasuk mengetahui dimensi
Imamat. Kedua, al-agidun merupakan pribadi muslim yang mempunyai keterampilan yang
baik dan mampu mengembangkan daya penalaran.Keluasan cara berfikir nasional itu sangat
penting artinya dalam menyelesaikan berbagai persoalan kemasyarakatn,baik menyangkut
persoalan keagamaan maupun persoalan persoalan politik. Ketiga, al-agidun pun juga di
isyaratkan dari ahl al-syr wa al-shalah, dengan tuuan supaya dalam pemilihan terhadap imam
itu tidak terjadi penyimpangan yang dapat meusak citra kelembagaan, yang dapat merugikan
kemaslahatan umat dalam bernegara. Keempat al-agidun di utamakan juga memiliki sifat
karismatik yang tinggi sederajat dengan status social kondidat imam,sehingga suara dan
pemikirannya mendapat respon dari imam terpilih dan dari rakyatnya® Dengan adanya syarat-
syarat al-aqidun yang di tetapkan oleh ‘Abd al-Jabbar,berarti anggota ahl al-aqd terdiri dari
orang yang mempunyai ilmu agama sertapengetahuan politik (siyasi) sehingga mampu
menangani pemilihan imam dengan baik dan menata kehidupan umat sesuai dengan syari’at.

‘Abd al-Jabbar dalam menetapkan syarat yang harus di penuhi oleh seorang calon imam
tidak mengisyaratkan adanya ketentuan bagi kaum laki-laki. Akan tetapi melihat realitas politik
pada masa itu kaum laki-lakilah yang berperan dan menentukan jalannya suatu pemerintahan,
baik sebagai khilafah atau imam, maupun sebagai penguasa politik di daerah atau di tingkat
provinsi.Bedasarkan fakta ini berarti ‘Abd al-Jabbar tidak memberi argumentasi atas boleh atau
tidaknya kaum wanita menjadi imam.Hal ini mungkin di sebabkan kaum wanita pada zaman

30 Johan, 64.
31 Johan, 67.

88


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

klasik tidak banyak berperan dalam urusa bermasyarakat,disamping tidak terdapatnya suatu
lansadan nash yang mengisyaratkan kebolehan wanita menjadi khalifah atau imam.3?

Bila persoalan itu di kembalikan kepada prinsip ajaran Mu’tazilat ada saja kemungkinan
kaum wanita itu mempunyai kesempatan yang sama dengan kaum laki-laki.Sebab doktrin
kaum Mu’tazilat secara umum mengakui kebebasan serta tanggung jawab manusia dalam
melakukan berbagai tindakan hukum yang menyangkut segala bentuk aktivitas atau
kreativitasnya. Termasuk memangku jabatan khalifah atau imam dan yang lainnya.

Dalam hal pengangkatan kepala Negara ‘Abd al-Jabbar hanya terbatas (limited), pada
tahap pemilihan kepala Negara, ia tidak secara eksplisit mengemukakan pendapatnya tentang
control lembaga terhadap kekuasaan kepala Negara. Menurutnya kepala Negara bukanlah
sosok yang luar biasa sebagaimana pandangan kelompok Syi’ah yang mengultuskan imam
mereka dan pendapat Sunni yang lebih mengutamakan suku Quraisy untuk mendudukinya.
Kepala Negara hanyalah orang yang didahulukan (mugaddam) selangkah dan ditinggikan
seranting untuk mengurus kepentingan umat Islam meskipun kepala negara menduduki posisi
sebagai pemimpin politik dan spiritual umat Islam. la tidak memiliki sifat-sifat ma shum
sebagaiman pandangan Syiah.%

Tugas dan Kekuasaan Imam

Menurut teori yang dikemukakan ‘Abd al-Jabbar, tugas dan kekuasaan imam baru ada
setelah ia di angkat oleh ahl al-hall wa al-‘aqd. Adapun tugas utama yang di emban oleh imam
adalah melaksanakan hukum Syara’ seperti menjalankan saksi hukuman hudud,memelihara
keamanan dan ketentraman negara, memimpin angkatan bersenjata, serta menjamin dan
menciptakan keadilan dalam kehidupan sosial umat.

Konsepsi ‘abd al-Jabbar tentang tugas imam itu kelihatannya cukup luas,dalam arti tidak
hanya sekedar pemimpin politik yang mengatur pemerintahan dan administrasi Negara.Akan
tetapi imam pun berperan sebagai gadhi yang menangani urusan peradilan-yang memutuskan
dan mempertimbangkan sanksi hukum setiap persoalan yang di ajukan termasuk tindakan
pidana semacam hudud.S elain itu, imam pun berpendudukan sebagai panglima tertinggi yang
mengepalai angkatan bersenjata-yang berfungsi sebagai perisai yang memelihara eksistensi
agama dan Negara.

Di samping tugas-tugas di atas, imam di bebani pula untuk menegakkan kebajikan dalam
arti mencegah semua bentuk kemungkaran yang dapat merusak ketentraman dan ketertiban
kehidupan masyarakat luas.Pencegahan terhadap kejahatan serta semua aspek yang
berhubungan dengannya merupakan suatu tuntutan syara’ yang mesti di laksankan oleh umat
Islam. Daru tugas dan kekuasaan imam yang di kemukakan ‘Abd al-Jabbar di atas, terlihat
bahwa imam itu adalah pemimoin tertinggi dalam bidang politik dan agama, untuk memimpin
umat ke jalan yang benar. Jadi, imam mempunyai peranan dan tanggung jawab moral terhadap
umat yang berada di bawah kepemimpinannya untk melaksanakan kewajiban agama dengan
baik dan menata kehidupan sosial ekonomi sesuai dengan tuntutan syari’at.®

Dalam menjalankan tugasnya, imam menurut ‘Abd al-Jabbar boleh mengangkat orang
yang di percayainya untuk membantu tugas-tugasnya terutama untuk daerah yang jauh dari
pemerintahan yang menyulitkan bagi imam untuk menangani urusan-urusan umat. Pembantu

32 Johan, 70.

33 Mohammad Igbal, Figh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam (Jakarta: Prenada Mediagroup,
2014), 144,

34 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd
Al-Jabbar Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, T8.

% Johan, 79.

89


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

atau wakil yang di angkat itu pada prinsipnya adalah melaksanakan tugas-tugas yang di
limpahkan oleh imam. Mereka bertanggung jawab sepenuhnya kepada imam dab bukan kepada
Ahl al’Aqd.Jika pembantu itu melanggar ketentuan syari’at pada saat melaksanakan tugas-
tugasnya, imam sebagai atasannya dapat mengambil tindakan hukum dan menggantinya
dengan orang lain Hal ini berarti pembantu imam tidak memiliki otoritas politik dan agama
secara mandir, tetapi adalah semata-mata pemnbantu imam, baik dalam bidang politik maupun
yang brhubungan dengan agama. Secara keseluruhan dapat di katakana konsepsi Mu’tazilat
tentang imam mencakup urusan keduniaan dan keagamaan, dengan arti tugas yang di bebankan
kepadanya, pada prinsipnya menjaga dan memelihara syari’at seta menjamin kelestarian dan
kelangsungan hakekat al-tauhid dan al-‘adl.Melihat peranan imam demikian pentingngnya
untuk menegakkan syari’at,berarti imam bukan sekedar kebutuhan umat, melainkan juga
merupakan tuntutan syari’at.

Dalam menjalankan tugasnya secara lahiriah imam bertanggung jawab kepada lembaga
yang mengangkatnya, yaitu ahl al-hall wa al-‘aqd, sebab lembaga inilah yang memilih orang
yang di percayainya untuk mnjadi imam. Pandangan ‘Abd al-Jabbar itu logis, sebab imam itu
secara moral akan terikat kepada lembaga yang memilihnya dan lembag ahl al-hall wa ‘al-aqd
itu sendiri merupakan penjelmaan umat yang telah mengangkatnya.Hal ini berarti juga lembag
ahl al-hall wa ‘al-aqd itu menerima otoritas politik dan agama dari umat. Dengan demikian
pertanggungjawaban imam kepada lembaga yang mengangkatnya berarti juga pertanggung
jawaban iman kepada umat. Akan tetapi pandangan ‘Abd al-jabbar itu agak kontroversial bila
di lihat dari wewenang dan ahl al-hall wa ° Al-aqd hanya bertugas sebagai seorang imam terpilih
(sejak dari menyeleksi calon imam sampai melakukan pemerintahan dan penetapan imam).
Setelah itu lembaga tersebut tidak mempunyai otoritas mengontrol imam,dalam arti imam
dapat melalukan kebijaksanaan politiknya secara merdeka tidak terikat dengan suatu badan
apapun.3

Pernyataan ‘Abd al-Jabbar itu menunjukkan bahwa imam masa tugasnya adalah seumur
hidup. Dalam arti lamanya memangkau jabatan imam tergantung usiannya.Kalau imam berusia
lanjut tentu, ia akan mengemban tugas yang cukup lama. Selama imam itu masih hidup,
lembaga ahl al-hall ea al-‘aqgd yang memilihnya tidak berfungsi dalam bidang politik dan
agama, sebab imamlah yang memegang otoritas politik dan agama dalam kehidupan
bermasyarakat dan bernergara.®” Sistem politik di atas mengakibatkan tidak adanya
pertanggungjawaban imam kepada lembaga yang mengangkatnya. Dengan system ini, imam
tidak dapat di kritik dalam melakukan kebijaksanaan politik yang bertentangan dengan prinsip-
prinsip syari’at. Bahkan dengan system politik yang melepaskan hubugan hukum antara
lembaga ahl al-hall wa al-‘aqd dengan lembaga imamat mengakibatkan imam tidak dapat di
turunkan dari jabatannya, meskipun pada zahirnya ia telah menyimpang dari ketentuan syari’at
yang telah memberi wewenang kepadanya sebagai pemimpin umat.

Sistem Suksesi Institusi Imamat

‘Abd al-Jabbar sebagaimana pemuka Mu’tazilat lainnya tidak menetapkan secara tegas
tentang pembatasan masa tugas imam. Akibat tidak ada pembatasan itu, imam menjadi
penguasa politik seumur hidup,seperti di nyatakan ‘Abd al-Jabbar bahwa imam akan
melaksanakan tugas danotoritas politiknya semenjak ia terpilih sebagai imam oleh lembaga ahl
al-hall wa al-‘aqd atau dalam bentuk formatur sampai ia wafat. Rumusan teoritis ‘Abd al-
Jabbar ini memberi arti bahwa jabatan imam adalah seumur hidup selama imam masih hidup

36 Johan, 80.
87 Johan, 82.

90


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

dan tidak ada alas an yang merusak kepribadiannya sebagai pemimpin umat, selama itu pula
tidak akan terjadi suksesi imamat.3

Konsepsi ‘Abd al-Jabbar tentang suksesi imamat di atas bila di analisis dan di bandingkn
sistem suksesi khalifah pada masa khalifah Rasyidin, dapat di tarik persamaan yang
menunjukkan bahwa masa jabatan imam berlangsung seumur hidup, sejak imam di pilih oleh
badan yang yang berwenang sebagai wakil umat sampai ia wafat. Selama imam itu masih hidup
dan mampu melaksanakan tampuk pemerintahan,tidak ada terjadi proses suksesi dari imam
yang berkuasa kepada kandidat imam penggantinya. Mekanisme sukseksi dalam konsepsi
‘Abd al-Jabbar dan pemuka Mu’tazilat lainnya mempunyai dua pola. Pertama, suksesi akan
berlangsung apabila imam yang berkuasa itu wafat,dalam arti suksesi dapat berlangsung
dengan wafatnya imam dan di ganti dengan kandidat imam yang telah di tunjuk oleh imam
sebelumnya atau di angkat oleh lembaga al-hall wa al-°aqd. Kedua, suksesi berlangsung krtika
imam masih hidup, yang di sebabkan adanya indikasi yang menunjukkan imam itu harus di
turunkan dari jabatannya dan di ganti oleh orang yang meenuhi syarat sebagai imam.

Menurut ‘Abd al-Jabbar, baik pola pertama yang mekanisme suksesinya dapat di
laksanakan pada saat imam itu wafat maupun pola yang kedua yang menunjukkan adanya
kemungkinan di laksanakan suksesi ketika imam masih berkuasa, baik sepenuhnya di tangani
ahl al-hall wa al- ‘agd, baik mencari calon pengganti sampai memilih maupun membai’atnya
sebagai imam.Dengan mekanisme seperti ini Mu’tazilat meletakkan wewenang dan kekuasaan
ahl al-hall wa al ‘aqd pada porsi yang wajar sebagai wakil umat, dan mempumyai hubungan
hukum yang serasi dengan institusi imamat sesuai dengan prinsip-prinsip politik yang tetdapat
dalam doktrin Mu’tazilat.

Dari pandangan ‘Abd al-Jabbar tentang mekanisme suksesi imam tersirat adanya suatu
pengakuan yang bersifat imajiner yaitu bahwa imam itu tidak ma’sum. Dengan kata lain, imam
bukanlah pribadi suci yang tanpa dosa, ia sebagaimana manusia pada umumnya mempunyai
sifat khilaf dan salah dalam berbagai tindakan dan berfikir, karena wajar saja imam dapat
bersalah pada waktu melaksanakan pemerintahan. Kekeliruan atau kesalahan yang di lakukan
imam selama tidak merusak akidahnya dapat di maafkan. Akan tetapi bila kesalahan itu telah
menjadikannya sebagai orang fasik, imam itu haruslah di pecat dan di ganti oleh orang lain
yang di anggap mampu menjalankan kekuasaan politik dan agama sesuai dengan institusi
imamat.*

. Kesimpulan
‘Abd al-Jabbar adalah merupakan sosok yang multi disiplin ilmu menguasai berbagai
ilmu agama muali dari figh, ushul figh, dan teologi bahkan siyasai dibuktikan dengan
diangkatnya beliau menjadi Qadhi al Qudat di masa Abbasiyah lembaga tertinggi dalam
keputusan hakim pemikiran-pemikirannya berpahama aliran Mu’tazilat yang religi memahami
sesuatu dengan akal tetapi tidak melupakan wahyu bahkan dalam ibadah pun harus landasan
wahyu menurunya wahyu adalah sebagai informasi sedangkan akal adalah konfirmasi.
Pemikirannya dalam bidang politik seperti pengangkatan imamat, diantaranya adalah
dengan pemilihan imam, ‘Abd al-Jabbar mengemukakan beberap pola pelaksanaannya, di
antaranya adalah mengadakan pengangkatan sejumlah orang yang statusnya bukan sebagai
suatu lembaga, tetapi kedudukan mereka diakui sebagai perwakilan umat yang berkewajiban
mengangkat dan menetapkan imam sesuai pilihan mereka. Adapun jumlah yang ditunjuk dalam

38 Johan, 83.
39 Johan, 86.
40 Johan, 87.

91


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal IlImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

system formatur adalah lima orang atau lebih dengan menerapkan perhitungan ganjil dengan
maksud memudahkan perhitungan suara terbanyak dari pemilihan imamat tersebut. Adapun
pola yang kedua, yang digunakan oleh ‘Abd al Jabbar dalam melaksanakan pemilihan imam
adalah dengan jalam musyawarah itu dipandang legal bila dihadiri oleh orang-orang yang
dipandang memiliki ilmu pengetahuan agama dan mempunyai wawasan yang luas mengenai
persoalan imamat, sehingga mereka semuanya dinilai pantas untuk menduduki jabatan imam.

Secara lahiriah imam bertanggung jawab kepada lembaga yang mengangkatnya, yaitu
ahl al-hall wa al-‘aqd,sebab lembaga inilah yang memilih orang yang di percayainya untuk
mnjadi imam. Pandangan ‘Abd al-Jabbar itu logis, sebab imam itu secara moral akan terikat
kepada lembaga yang memilihnya dan lembag ahl al-hall wa ‘al-aqd itu sendiri merupakan
penjelmaan umat yang telah mengangkatnya. Hal ini berarti juga lembag ahl al-hall wa ‘al-aqd
itu menerima otoritas politik dan agama dari umat.

Referensi

Ali, Ishraq, and Khawla Almulla. “Philosophy versus Theology in Medieval Islamic Thought.”
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 79, no. 5 (2023).

Azhar, Muhammad. Filsafat Politik Perbandingan Antara Islam Dan Barat. Jakarta: Rajawali
Pers, 1996.

Baharudin, M. (M). “Paham Teologi Rasional Mu’tazilah Di Indonesia.” Al-Adyan 5, no. 1
(2010): 99-104. https://doi.org/10.24042/AJSLA.V5I1.477.

Ebyhara, Abu Bakar. Pengantar llmu Politik. Jakarta: Ar-Ruz Media, 2010.

Fachruroji, Moch. “Trilogi Kepemimpinan Islam: Analisis Teoritik Terhadap Konsep
Khilafah, Imamah Dan Imarah.” llmu Dakwah Academic Journal for Homeletic Studies
4, no. 12 (2008).

Ghozali, Moh, Alwy Amru. “Takwil Dalam Perspektif ‘Abd Jabbar Sebuah Tawaran
Hermeneutika Al-Qur’An.” Dialogia 14, no. 2 (2017).

Gunardo, Gunardo. Geografi Politik. Yogyakarta: Ombak Anggota IKAPI, 2014.

Hakim, Masykur. “Konsep Kepemimpinan Menurut Al- Ghazali.” llmu Ushuluddin 5, no. 1
(2018): 31-44.

Igbal, Mohammad. Figh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam. Jakarta: Prenada
Mediagroup, 2014.

Johan, Sudirman M. Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu tazilat
Menurut Konsepsi ‘Abd Al-Jabbar Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni
Dan Syi’Ah. Pekanbaru: Suska Press, 1995.

Koto, Alaiddin. Persatuan Tarbiyah Islamiyah Sejarah, Paham Keagamaan Dan Pemikiran
Politik 1945-1970. Jakarta: Rajawali Pers, 2012.

92


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal llmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 1 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901
Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Muliati, M. (Muliati). “Implementasi Hukum Islam Dalam Pemikiran Mu’tazilah.” Diktum 15,
no. 2 (December 22, 2017): 285663. https://doi.org/10.35905/DIKTUM.V1512.437.

Nasution, Harun. Islam Rasional Gagasan Dan Pemikiran. Bandung: Mizan Anggota IKAPI,
1995.

. Teologi Islam Aliran —Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: Penerbit
Universitas Indonesia Press, 1986.

Ulhaq, Zulvikar Syambani, and Mayu Rahmayanti. Panduan Penulisan Skripsi Literatur
Review. Malang: Fakultas Kedokteran dan llmu Kesehatan, 2020. https://kedokteran.uin-
malang.ac.id/wp-content/uploads/2020/10/PANDUAN-SKRIPSI-LITERATURE-

REVIEW-FIXX.pdf.

93


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

