
MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
80 

 

PEMIKIRAN ‘ABD JABBAR TENTANG SISTEM SUKSESI  IMAMAT 

DALAM ALIRAN MUKTAZILAH 

 

 

Mara Ongku Hsb 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: hasibuanongku@gmail.com 

 

 Nurpelita Sembiring 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: nurpelitasembiring@ymail.com 

 

Tahrir Aulawi  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: tahrira@yahoo.com 

 

 

Abstrak 

Imamat  yang dikemukakan oleh ‘Abd al-Jabbār mengandung makna adanya unsur kekuasaan 

imam dalam bidang pemerintahan dan unsur kepemimpinan spiritual keagamaan, dalam 

pemerintahan Imam berarti pemegang otoritas politik tertinggi yang dapat mengatur birokrasi 

serta melaksanakan administrasi Negara sebagai pemimpin agama, imam berkewajiban 

menuntun serta membimbing umat untuk memahami dan melaksanakan ajaran syariat sesuai 

dengan ketentuan wahyu Ilahi dan Sunnah Rasul. Metode penelitian ini menggunakan 

pendekatan pendekatan literatur review  dengan menggunakan jenis penelitian kualitatif 

dengan dari berbagai sumber termasuk buku, jurnal, majalah, media online dan yang terkait 

dengan pemikiran ‘Abd al-Jabbar dan juga perkembangan pemikirannya dalam mu’tazikah. 

Hasil penelitian ‘Abd al-Jabbār tentang sistem sukesi imamat mengemukakan beberap pola 

pelaksanaannya, di antaranya adalah mengadakan pengangkatan sejumlah orang yang 

statusnya bukan sebagai suatu lembaga, tetapi kedudukan mereka diakui sebagai perwakilan 

umat yang berkewajiban mengangkat dan menetapkan imam sesuai pilihan mereka. Dalam  

melaksanakan pemilihan imam adalah dengan jalam musyawarah itu dipandang legal bila 

dihadiri oleh orang-orang yang dipandang memiliki ilmu pengetahuan agama dan mempunyai 

wawasan yang luas mengenai persoalan imamat, sehingga mereka semuanya dinilai   pantas 

untuk menduduki jabatan imam. 

 

Kata Kunci: ‘Abd Jabbar, Muktazilah, Imamah 

 

 

A. Pendahuluan 

Imamah merupakan sesuatu yang disebut dengan imam, kata imam sering dimaknai 

untuk menunjuk orang yang memimpin orang shalat berjamaah. Dengan demikian imam 

berarti orang-orang yang memimpin orang lain, sementara imamah juga diartikian lemabaga 

kepemimpinan, secara teknis, hampir tidak ada perbedaan antara khilafah dan imamah sebagai 

lembaga kepemimpinan, namun dalam prakteknya kata imamah tidak disandarkan kepada 

proses susksesi sebagaiman terjadi dalam proses khalifah yang sebetulnya lebih bernuansa 

sosial. Konsep imamah ini akhirnya lebih cenderung dipahami bersifat doktrin, hal ini ditandai 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:hasibuanongku@gmail.com
mailto:nurpelitasembiring@ymail.com
mailto:tahrira@yahoo.com


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
81 

 

dengan adanya berbagai persyaratan tertentu yang harus dimiliki seseorang untuk menduduki 

posisi imam. Konsep imamah adalah konsep yang meyakini bahwa seorang pemimpin adalah 

seorang yang ditunjuk oleh Allah.1 

Menurut Thabaththaba’i berpandangan bahwa seorang imam telah ditunjuk oleh Allah 

SWT sepeninggalan Rasulullah Saw, dengan tujuan untuk menegakkan budaya dan hukum-

hukum agama dan membimbing umat di jalan yang benar. Hal ini menjadi sebab kenapa di 

kalangan Syi’ah lebih banyak ditemukan literatur tentang imamah ini, selanjutnya imamah ini 

juga ditemukan dalam wilayah kajian akidah, termasuk salah satu  masalah ilmu kalam.2 

Masalah ilmu kalam berkaitan dengan aliran-aliran ilmu kalam. Dikalangan  Syi’ah 

terdapat ajaran keimanan kepada imamah yang merupakan bagian yang tidak bisa dipisahkan 

dari keimanan kepada Allah, Malaikat, Kitab-Kitab Allah, Rasul-Rasul Allah, Hari Akhir, dan 

Qadha dan Qadhar. Pendeknya pemikiran ini muncul dalam ungkapan Islam sebagai “al-din 

wa al-daulah,  Islam adalah agama dan negara hal ini tentu sangat penting untuk memberikan 

penegasan kepada kaum sekuler yang berpandangan bahwa agama dan negara tidak ada 

hubungan sama sekali diantara keduanya. Terlepas dari berbagai perbedaan pendapat tersebut, 

konsep imamah lebih bernuansa teologis murni dan doktrinal sekalipun dalam prakteknya 

seorang imam juga merupakan penguasa tertinggi pemerintahan formal dalam negara yang 

mengadopsi pola kepimimpinan amanah.3 
Politik pada hakikaktnya adalah kekuasaan siapa yang memegang kekuasaan tanpa tidak 

sadar bahwa dia sudah berpolitik, sudah bersentuhan dengan politik dalam bahasa agama 

disebut Siyasah, oleh karena itu politik bukanlah hal yang asing bagi kita justru dia adalah 

sahabat dekat kita jiran tetangga kita maka kita harus menghormati dan menghargai politik 

tersebut seperti kita menghormati tetangga kita, belakangan ini muncul adagium bahwa politik 

itu kotor, jahat (syu’ul siyasah) berpikiran kiri terhadap politik sehingga sering disebut orang 

berpolitik itu kejam, begitulah kondisi yang terjadi di negara kita hari ini. 

Politik adalah proses pembentukan dan pembagian kekusaan dalam masyarakat yang 

antara lain berwujud proses pembuatan keputusan, khususnya dalam negara, dan politik juga 

diartikan interaksi antara pemerintah dan masyarakat dalam proses pembuatan dan pelaksanaan 

keputusan yang mengikat tentang kebaikan bersama.4 

Politik  adalah seni dan ilmu untuk meraih kekuasaan secara konstitusional maupun 

nonkonstitusional. Politik juga dapat ditarik dari sudut pandang berbeda, yaitu; 

1. Politik adalah usaha yang ditempuh warga negara untuk mewujudkan kebaikan 

bersama (teori klasik Aristoteles). 

2. Politik adalah hal yang berkaitan dengan penyelenggaraan pemerintahan dan negara. 

3. Politik merupakan kegiatan yang diarahkan untuk mendapatkan dan mempertahankan 

kekuasaan di masyarakat. 

Politik adalah segala sesuatu tentang proses perumusan dan pelaksanaan kebijakan 

publik.5  Selanjutnya pemikiran  politik dikaji secara kronologis sampai masa dewasa ini,  

umumnya jalan yang ditempuh adalah Yunani Kuno. Romawi, Kristiani, abad pertengahan, 

masa Renaisans, zaman modern, dengan lilberalismenya.6 Tokoh-tokoh pemikir politik dari 

 
1 Moch Fachruroji, “Trilogi Kepemimpinan Islam: Analisis Teoritik Terhadap Konsep Khilafah, Imamah 

Dan Imarah,” Ilmu Dakwah Academic Journal for Homeletic Studies 4, no. 12 (2008): 298. 
2 Fachruroji, 299. 
3 Fachruroji, 301. 
4 Gunardo Gunardo, Geografi Politik (Yogyakarta: Ombak Anggota IKAPI, 2014), 33. 
5 Abu Bakar Ebyhara, Pengantar Ilmu Politik (Jakarta: Ar-Ruz Media, 2010), 34. 
6 Muhammad Azhar, Filsafat Politik Perbandingan Antara Islam Dan Barat (Jakarta: Rajawali Pers, 

1996), 11. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
82 

 

kalangan teori klasik, modern maupun kontemporer antara lain; Aristoteles, Adam Smith, 

Cicero, Friedrich Engels, Immanuel Kant, John Locke, Karl Marx, Lenin, Martin Luther, Max 

Weber, Nicolo Machiavelli, Rousseau, Samuel P. Huntington, Thomas Hobbes, Antonio 

Gramschi, Harold Crough, Douglas E Ramage, beberapa tokoh pemikir dan penulis materi 

ilmu politik dari Indonesia adalah; Miriam Budiharjo,  Salim Said, Ramlan Surbakti, Ari 

Sudjito, Burhanuddin Muhtadi, Effendi Ghazali dan masih banyak lagi dari kalangan 

akademisi.7 

Tidak kalah dengan tokoh-tokoh pemikir Islam jauh sebelum ada Aristoteles seperti 

Imam Ghazali, al-Farabi, Al Mawardi sudah ada sumbangan pemikiran politik Isamnya 

sehingga para pemikir Barat sering mengambil referensi ilmu politik, filsafat dari tokoh-tokoh 

muslim, Islam telah memberikan solusi terhadap kegaduhan pikiran rakyat tersebut, dengan 

hadirnya ilmu ke bumi ini diturunkan satu cabang ilmu ( furu’ ul ilmi), yang diberi gelar dan 

julukan fiqh Siyasah, lengkap dengan tokoh-tokohnya Islam yang mumpuni yang membahas 

tentang siasat, kekuasaan. Bahasa umumnya yang akrab dipanggil dengan politik. Ilmu politik 

Islam (siyasah) sudah ada dipraktekkan Nabi Saw secara eksplisit  dan implisit, dan sudah 

banya yang menginterpretasikan secara luas ditengah masyarakat.  

 Sejarah mencatat bahwa masalah yang pertama kali muncul dikalangan kaum Muslimin 

sepeniggal Nabi bukanlah persoalan akidah, melainkan masalah politik kekuasaan. Bermula 

dari persoalan siapa pemegang kekuasaan setelah Nabi wafat, terus pada kasus-kasus di sekitar 

pemerintahan Utsman Bin Affan dan memuncak di masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib, 

masalah  tersebut muncul secara mencolok dan menyedot banyak pemikiran umat dalam 

mengatasinya. 

 Ketika keluarga Nabi sibuk mengurus jenazah beliau, ketika itu, beberapa orang Anshar 

mengadakan pertemuan di Balai Bani Sa’idah  untuk memilih khalifah. Tsaqifah artinya 

balairung, tempat pertemuan. Tsaqifah Bani Sa’idah adalah tempat pertemuan yang dimiliki 

oleh bani (suku) Sa’idah. Mendengar berita ini Abu Bakar, Umar bin Khattab, Abu Ubadah bin 

Jarrah dan sahabat yang lainnya tanpa berkompromi dengan Ahlul Bait pergi ke Tasqifah Bani 

Sa’idah tersebut.8 Perebutan kekuasaan pun berlansung di sana. Kaum Anshar menginginkan 

agar pengganti dipilih dari kalangan mereka, karena mereka telah berjasa melindungi Nabi 

Muhammad SAW dan menyiarkan agama Islam. Menurut mereka Nabi Muhammad SAW 

telah tinggal bersama orang-orang Quraisy selama lebih kurang 13 tahun untuk mengajak orang 

masuk Islam.  tetapi hanya sedikit di antara mereka yang mau masuk Islam, sedangkan bagi 

golongan Anshar terjadi sebaliknya orang-orang muhajirin tidak mampu membela Nabi 

Muhammad SAW dari ancaman dan tekanan kaum Quraisy, orang-orang suku Quraisy tidak 

mampu menyiarkan agama Islam secara luas. Sedangkan setelah nabi Muhammad SAW hijrah( 

pindah) ke Madinah, orang-orang ansharlah yang menolong nabi dan akhirnya agama Islam 

berkembang ke seluruh Jazirah Arab. 

Perdebatan itu menjadi hangat, masing-masing mengajukan kandidatnya,  dan kalau di 

perpanjang tidak akan selesai-selesai namun apa yang menjadi benang merah dari perhelatan 

tersebut adalah ketika Abu Bakar Shiddiq mengucapkan hadist : “al-aimmat min Quraisy” 

(imam itu berasal dari orang Quraisy). Dengan peringatan seperti ini, pihak Anshar akhirnya 

mengalah dan memberi kesempatan kepada kaum Muhajirin untuk memangku jabatan 

Khalifah.  Menurut Al Mawardi sebagaiamana dikutip oleh Suyuti Pulungan bahwa Abu Bakar 

 
7 Gunardo, Geografi Politik, 35. 
8 Alaiddin Koto, Persatuan Tarbiyah Islamiyah Sejarah, Paham Keagamaan Dan Pemikiran Politik 1945-

1970 (Jakarta: Rajawali Pers, 2012), 119. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
83 

 

menyetir hadist Al aimmat min Quraisy (pemimpin berasal dari orang Quraisy) untuk 

mengalahkan alasan orang-orang Anshar. 

 

B. Metode Penelitian  

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan pendekatan literatur review  dengan 

menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan dari berbagai sumber termasuk buku, jurnal, 

majalah, media online dan yang terkait dengan pemikiran ‘Abd al-Jabbar dan juga 

perkembangan pemikirannya dalam mu’tazikah. Literatur review merupakan metode yang 

sistematis, eksplisit dan reprodusibel untuk melakukan identifikasi, evaluasi, dan sintesis 

terhadap karya-karya hasil penelitian yang sudah dihasilah oleh para peneliti dan praktisi.9 

Proses pengumpulan data dilakukan dengan menganalisis konten (conten analisyst) dari 

berbagai sumber terutama dari sumber buku, jurnal,  media online, jurnal dan lain sebagainya 

dan berbagai penelitian terdahulu yang relevan. Adapan teknik analisis data yaitu dengan 

teknik analisis kualitatif pertama kali dilakukan mengumpulkan data dari buku, jurnal, media 

berita terkemuka yang berkaitan dengan pemikiran Abd Jabbar dalam pengangkatan imamah .  

Pengumpulan data dilakukan beberapa tahap, pertama, memanfaatkan berbagai hal atau 

variabel seperti buku, jurnal,  majalah,  dan lain sebagainya yang berhubungan dengan 

penelitian ini. Kedua,  mengidentifikasi berbagai akad mudhrabah dalam fiqh muamalah. 

 

C. Pembahasan dan Hasil Penelitian 

Biografi ‘Abd al-Jabbar  

Abu al-Hasan ‘Abd al-Jabbār bin Ahmad bin Khalil bin ‘Abd Allāh al-Hamazāni al-

Asadabāzi adalah tokoh Mu’tazilah abad ke-11, lahir di Hamazan, Khurasan, Iran. Tahun 

kelahirannya tidak diketahui secara pasti, sekitar 325 H/935 M dalam usia lebih dari 90 tahun. 

Nama panggilannya adalah ‘Imad al-Din Hayyifa atau lebih dikenal dengan Qādi al-Qudāt. 

Bapaknya bernama Shihāb al-Din Nu’man al-Hanafi, seorang alim yang mempunyai 

popularitas didaerah mā warā’a al-nahr (Samarkand dan Bukhara). Bapaknya merupakan 

pengajar sekaligus teladan awal baggi ‘Abd al-Jabbār dalam membentuk kesadaran 

keberagaman dan capaian intelektualnya.10 

Beliau merupakan tokoh garda terdepan Mu’tazilah ini dikenal mempunyai banyak karya 

yang ditulis dalam berbagai disiplin ilmu, baik ilmu kalam, fiqh, tafsir, dan hadis. Menurut al 

Hakim al-Jusyami tulisan yang dihasilkan oleh ‘Abd al-Jabbār tidak kurang dari 400.000 

lembar, bisa dibilang capaian ‘Abd al-Jabbār dalam hal karya tersebut telah menobatkan 

dirinya sebagai tokoh terakhir aliran Mu’tazilah yang sebanding dengan al-Jāhiz, Busyir bin 

al-Mu’tamar, dan al-Jubbā’i. ‘Abd al-Jabbār hidup pasa masa Bani Abbasiyah yang  

membentang dari periode al-Rādi Billāh sampai dengan al-Qādir Billāh. Kepemimpinan 

Dinasti Abbasiyah saat itu adalah di tangan al-Rādi Billāh(322-329 H), al-Muttāqi Lillāh (329-

333 H), al-Mustafki Billāh (333-334 H), al-Muthi’ Lillāh (334-363 H), al-Thā’i Lillāh (363-

381 H), dan al-Qadhir Billāh (381-422 H), secara umum semenjak al-Rādi Billāh yang 

menggantikan al-Qadhir Billāh (320-322 H), kekuatan Bani Abbasiyah menunjukkan grafik 

penurunan yang cukup signifikan, hal ini diketahui dari melemahnya beberapa aspek vital 

dalam roda pemerinatahan yang dijalankan para penerus al-Qhāhir Billāh. Baik politik, 

 
9 Zulvikar Syambani Ulhaq and Mayu Rahmayanti, Panduan Penulisan Skripsi Literatur Review (Malang: 

Fakultas Kedokteran dan Ilmu Kesehatan, 2020), 4, https://kedokteran.uin-malang.ac.id/wp-

content/uploads/2020/10/PANDUAN-SKRIPSI-LITERATURE-REVIEW-FIXX.pdf. 
10 Alwy Amru Ghozali, Moh, “Takwil Dalam Perspektif ‘Abd Jabbar Sebuah Tawaran Hermeneutika Al-

Qur’an,” Dialogia 14, no. 2 (2017): 167. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
84 

 

ekonomi, sosial dan wilayah kekuasaan. Semuanya mengalami kemunduran dari pada periode 

sebelumnya.11 

‘Abd al-Jabbār sangat menguasai beberapa disiplin ilmu dia mendapatkan pendidikan 

dasar Islam sewaktu berada di Hamzan, meskipun banyak mempelajari cabang ilmu seperti 

ilmu fiqh Imam Syafii dan mazhab lainnya, sampai akhirnya ia menjadi pengikut Al-Asy’ari 

ketika mendalam ilmu kalam. Setelah menyelesaikan pendidikannya di Hamzan melanjutkan 

ke Basrah di sini beliau juga mempelajari berbagai disiplin ilmu, fiqih, ushul fiqh, hadis, dll. 

Setelah menamatakan semua ilmu itu ia mempunya ilmu yang cukup luas sehingga ia 

dipandang sebagai ulama terkemuka pada masa itu yang mempunya pemikiran dan ide 

keagamaan yang mendalam dalam bidang teologi, fiqih dan lain-lain.12 

‘Abd al-Jabbār setelah memahami doktrin Mu’tazilat, ia tidak lagi membatasi diri atau 

terikat dengan paham kalam al-Asy’ari dan mazhab fiqh Syafi’i, ‘Abd al-Jabbār mulai 

menemukan kebebasan dalam mengamalkan ilmunya, ia menganut paham kalam Mu’tazilat 

dan ia memperdalam kepada gurunya Abu ‘Abdillah al-Husain bin Ali al-Bashri dan Abu Ishaq 

Ibrahim ibn Aiyasi. Kedua ulama ini adalah pemuka Mu’tazilat terkemuka di Bashrah setelah 

al-Jubā’i. Kemampuan ‘Abd al-Jabbār dalam menguasai ilmu menarik perhatian oleh penguasa 

Dinasti Buwaihi yang beraliran Syi’ah pada masa itu, sehingga di saat berkuasanya al-Shahib 

bin ‘Abbas, wazir terkemuka pada masa dinasti Buwaihi mengikutsertakan ‘Abd al-Jabbār 

dalam urusan kenegaraan, terutama untuk menata urusan peradilan sebagai qadi dan hakim di 

Ray.13 

Salah satu kemampuan disiplin ilmunya ‘Abd al-Jabbār memahami berbagai 

permasalahan umat, amanat yang diberikan wazir kepadanya adalah sebagai Hakim sehingga 

ia diangkat oleh penguasa Buwaihi untuk menjabat qadhi al-Qudhat, tugasnya adalah 

mengangkat dan mengawasi qadhi yang berada di berbagai wilayah peradilan dalam dinasti 

Buwaihi. Jabatab Qadhi al-Qudhat pada masa Buwaihi ini pada dasarnya menlanjutkan teradisi 

peradilan pada masa Dinasti Abbasiyah. Jabatan ini merupakan jabatan lembaga peradilan yang  

tertinggi yang memutuskan perkara-perkara yang diajukan dari peradilan daerah. 

Jabatan sebagai hakim ini dilalui hanya pada masa pemerintahan wazir al-Shihab ibn 

Abbad, namun belian meninggal dan ‘Abd al-Jabbār langsung mengundurkan diri dari jabatan 

Qadhi al-Qudhat dan kembali sebagai seorang ilmuan ulama  yang tulis menulis kitab ia tekuni 

sampai akhir hidupnya. Diantara karya monumentalnya adalah al-Mughni fi abwab al-Tauhid 

wa al-‘Adl, secara keseluruhan memuat berbagai aspek teologi, ushul fiqh, fiqh, dan lain-lain. 

Pada prinsipnya semua aspek yang dibahas itu berlandaskan kepada dasar ajaran ushul al-

Khamsat Mu’tazilat.14 Selain karya di atas juga dipandang sebagai karya monumentalnya 

adalah Syarh al-Ushul al-Khamsat, kitab ini memuat dasar ajaran Mu’tazilat yaitu: al-tauhid, 

al-‘Adl, al-Wa’ad wa al-Wa’id, al-Manzilah bain al-Manzilatain, al-amr bi al-ma’ruf wa al-

nahy al-munkar. Selain kitab di atas juga ada karyanya al-Majmu’ fi al-Muhith bi al-Taklif 

pembahasan masalah kalam yang berhubungan  dengan  taklif yang diungkapnya secara luas. 

 

 

 

 
11 Ghozali, Moh, 168. 
12 Sudirman M Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu’tazilat Menurut 

Konsepsi ‘Abd Al-Jabbār Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah (Pekanbaru: Suska 

Press, 1995), 27. 
13 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu’tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd 

Al-Jabbār Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’ah. 
14 Johan, 29. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
85 

 

Pemikiran ‘Abd Jabbār dalam Mu’tazilat 

Mu’tazilah merupakan istilah yang bermakna mereka yang menarik diri atau 

memisahkan diri perang saudara antara sesama muslim antara tahun 656 M-661 M, perang ini 

seperti disebutkan oleh Ali dan Qin perang saudara hasil perselisihan atas kepemimpinan Ali 

dan kaum muslimin atas kematian khalifah ketiga yaitu Ustman. Muʿtazilah berkembang pesat 

sebagai sebuah aliran teologi spekulatif di Basrah dan Baghdad dari abad ke-8 hingga ke-10 Masehi. 

abad ke-8 hingga ke-10 Masehi. Dikreditkan sebagai pendirinya, perjalanan Wasil ibn Ata’ ke dalam 

Mu'tazilah dimulai ketika ia mengundurkan diri dari lingkaran studi Hasan al-Basri karena perselisihan 

teologis mengenai status hukum seorang Muslim yang melakukan dosa besar. dosa besar. Menanggapi 

pengunduran diri Wasil, Hasan al-Basri berkomentar, 'Wasil telah menarik diri dari kami'. Untuk 

selanjutnya, Wasil dan para pengikutnya kemudian dikenal sebagai Muʿtazilah atau Muʿtazilah, yang 

berarti mereka yang menarik diri.15 

Dalam Aliran Mu'tazilah kedudukan akal begitu penting, maka wajarlah jika Mu'tazilah dikenal 

dengan Teologi Liberal Teologi Tradisional adalah Aliran Teologi yang memberikan kedudukan lemah 

pada akal, menurut Teologi ini akal tidak mampu untuk mengetahui kewajiban-kewajiban manusia. 

untuk itu wahyu diperlukan Namun kedua corak Teologi itu (Teologi Liberal dan Teologi Tradisional) 

tidak bertentangan dengan ajaran-ajaran Islam dan bukan kafir.16 Kaum Mu’tazilah adalah golongan 

yang membawa persoalan-persoalan teologi yang lebih mendalam dan bersifat filosofis daripada 

persoalan- persoalan yang dibawa kaum Khawarij dan Murjiah. Dalam pembahasan banyak memakai 

akal sehingga mereka mendapat nama kaum Rasionalis Islam.17 

Sebagaimana dibahas di atas ‘Abd al-Jabbār mempunyai kekayaan intelektual yang 

mumpuni yang berhubungan dengan ilmu keIslaman, memperkaya khazanah intelektual 

Mu’tazilat, juga memberikan sumbangan yang amat besar bagi perkembangan ilmu keIslaman, 

‘Abd al-Jabbār mendasarkan pemikiran serta pemahaman keagamaan bersifat filosofis dan 

rasional sehingga tesisinya tentang berbagai dimensi doktrin Mu’tazilat mendapat tempat 

dalam perkembangan ilmu pengetahuan dan peradaban manusia.18 

‘Abd al-Jabbār menjelaskan tentang religi filosofis  yang menjadi pemikiran doktrin 

Mu’tazilat berbeda dengan aliran teologi mazhab lainnya, perbedaan itu bukan hanya 

menyangkut masalah furu’ tetapi juga hal yang mendasar (ushul), agama Mu’tazilat dalam 

menegaskan ajarannya tidak hanya berdasarkan wahyu Ilahi dan sunnah, melainkan 

mendasarkan juga atas kekuatan akal pikiran. Keduanya dalam paham  Mu’tazilat mempunyai 

kekuatan hukum yang sama dan sama-sama berasal dari Tuhan, wahyu sebagai kalamullah 

memberi legitimasi atas penemuan akal, dan akal menerima legitimasi wahyu supaya hasil 

temuannya menjadi legal menurut syari’at. Dengan demikian berarti antara wahyu  dan akal 

mempunyai hubungan yang sangat erat dalam merumuskan doktrim syari’at.19 

Harun Nasution juga memberi wejangan tentang akal, menurutnya bahwa akal dapat 

mengetahui nanti akan ada hari perhitungan namun akal tidak dapat mengetahui perincian upah 

atau hukuman yang akan diterima manusia di akhirat nanti. Sependapat dengan ‘Abd al-Jabbār 

bahwa perincian itu diketahui hanya melalui wahyu. Keterangan-keterangan yang diberikan 

oleh pemuka Mu’tazilat menegaskan bahwa akal tidak mengetahui segala hal. Akal masih 

 
15 Ishraq Ali and Khawla Almulla, “Philosophy versus Theology in Medieval Islamic Thought,” HTS 

Teologiese Studies/Theological Studies 79, no. 5 (2023): 3. 
16 M. (M) Baharudin, “Paham Teologi Rasional Mu’tazilah Di Indonesia,” Al-Adyan 5, no. 1 (2010): 100, 

https://doi.org/10.24042/AJSLA.V5I1.477. 
17 M. (Muliati) Muliati, “Implementasi Hukum Islam Dalam Pemikiran Mu’tazilah,” Diktum 15, no. 2 

(December 22, 2017): 221, https://doi.org/10.35905/DIKTUM.V15I2.437. 
18 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu’tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd 

Al-Jabbār Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, 40. 
19 Johan, 40. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
86 

 

memerlukan pada pertolongan wahyu untuk mengetahui perincian dari apa yang dapat 

diketahui secara garis besar.20 

Bagi kaum Mu’tazilat segala pengetahuan dapat diperoleh dengan perantaraan akal dan 

kewajiban-kewajiban dapat diketahui dengan pemikiran yang mendalam, dengan demikian 

berterimakasih kepada Tuhan sebelum turunnya wahyu adalah wajib. Berbeda sekali dengan 

aliran al-Asy’ariyah menolak sebagian besar dari pendapat kaum Mu’tazilat dalam 

pendapatnya segala kewajiban manusia hanya dapat diketahui melalui wahyu, akal tidak dapat 

membuat sesuatu menjadi wajib dan tidak dapat mengetahui bahwa mengerjakan yang baik 

dan menjauhi yang buruk adalah wajib bagi manusia wahyulah yang mewajibkan orang 

mengetahui Tuhan dan berterima kasih kepada-Nya, sementara menurut Mu’tazilat baik dan 

buruk wajib diketahui melalui akal dan demikian pula mengerjakan yang baik dan menjauhi 

yang jahat adalah pula wajib.21 

Abd al-Jabbār menjelaskan bahwa antara akal dan wahyu saling melengkapi. Dalam 

aspek-apek tertentu hal-hal yang diketahui akal secara umum itu dijelaskan oleh wahyu secara 

umum itu dijelaskan oleh wahyu, begitu juga sebaliknya hal-hal yang dinyatakan oleh wahyu 

secara umum itu dijelaskan pula oleh akal. Wahyu bagi Mu’tazilat bukan hanya sebagai 

informasi melainkan juga sebagai konfirmasi, wahyu menerangkan dan menjelaskan hal-hal 

yang belum dan yang tidak diketahui oleh akal, sedangkan hal-hal yang dapat diketahui oleh 

akal, hanya memberi konfirmasi dan legitimasi.22 Bagi Mu’tazilat akal mempunyai kemampuan 

dalam memahami dan mengetahui ke empat persoalan di antaranya adalah:1)akal dapat 

mengetahui adanya Tuhan, 2) akal dapat mengetahui kewajiban berterimakasih kepada Tuhan, 

3) akal dapat mengetahui hal-hal yang dianggap baik dan jahat, 4) dan akal dapat mengetahui 

kewajiban manusia untuk berbuat baik dan kewajibannya untuk menjauhi perbuatan jahat. 

Sementara bagi Asy’ariyah semua persoalan empat di atas hanya dapat diketahui melalui 

petunjuk wahyu, dan akal sama sekali tidak dapat mengetahuinya.23  

Harun Nasution menyebut empat persoalan ini dengan pemikiran rasional  yang banyak 

mempengaruhi kaum Mu’tazilah. Berhubungan dengan fungsi akal ‘Abd al-Jabbār 

menjelaskan bahwa akal hanya dapat mengetahui adanya Tuhan dan kewajiban bersyukur serta 

beribadah kepada-Nya, tetapi akal tidak dapat mengetahui bentuk perbuatan, persyaratan waktu 

dan tempat untuk untuk menyatakan kesyukuran dan pengabdian itu. Bahkan kata ‘Abd al-

Jabbār ketika mau ibadah shalat juga harus membutuhkan petunjuk wahyu, tanpa adanya 

petunjuk wahyu tersebut ibadah itu tidak dapat dilaksanakan. ‘Abd al-Jabbār meski mengakui 

kemampuan akal dalam menetapkan empat poko persoalan di atas namun ‘Abd al Jabbār juga 

mengakui keterbatasan akal di dalam mengetahui beberapa aspek yang berhubungan dengan 

empat masalah teologi di atas. ‘Abd al Jabbār juga mengakui kelemahan kelemahan akal dan 

membutuhkan petunjuk wahyu terhadap sesuatu masalah yang tidak dapat dijangkau atau 

diketahui akal.24 

Mengenai fungsi  dan akal ‘Abd al-Jabbār menjelaskan dan Ibn Hisyam bahwa Mu’tazilat 

memberi ruang lingkup yang sangat luas bagi daya penalaran akal. Akan tetapi bukanlah berarti 

Mu’tazilat mengesampingkan wahyu, bahkan wahyu bagi Mu’tazilat menjadi sumber motivasi 

 
20 Harun Nasution, Islam Rasional Gagasan Dan Pemikiran (Bandung: Mizan Anggota IKAPI, 1995), 

133. 
21 Harun Nasution, Teologi Islam Aliran –Aliran Sejarah Analisa Perbandingan (Jakarta: Penerbit 

Universitas Indonesia Press, 1986), 84–85. 
22 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu’tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd 

Al-Jabbār Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, 41. 
23 Johan, 42. 
24 Johan, 42. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
87 

 

untuk mendayagunakan penalaran dalam mengkaji berbagai dimensi masalah yang berada 

dalam ruang lingkup pemabahasan akal.25 

 

Sistem Pengangkatan Imam  

Sistem pengangkatan Imam menurut al-Ghazali ada tiga cara pengangkatan yaitu, (1), 

penunjukan oleh Nab (2) penunjukan oleh imam yang sedang berkuasa. Yang terakhir 

merupakan proses dan alternatif terakhir yang dianggap dapat memecahkan dilema yang ada 

selama dalam masa jabatan ketika sultan berada dalam kekuasaan dan dapat menunjuk imam.26 

Menurut pengertian syara’ yang dikemukakan ‘Abd al-Jabbār dalam kitab ushul al-khamsat, 

Imam adalah sebutan bagi seorang yang mempunyai kekuasaan politik dan otoritas agama 

untuk mengatur serta menata kepentingan dan kemaslahatan umat. Pengertian imamat yang 

dikemukakan oleh ‘Abd al-Jabbār mengandung makna adanya unsur kekuasaan imam dalam 

bidang pemerintahan dan unsur kepemimpinan spiritual keagamaan, dalam pemerintahan 

Imam berarti pemegang otoritas politik tertinggi yang dapat mengatur birokrasi serta 

melaksanakan administrasi Negara sebagai pemimpin agama, imam berkewajiban menuntun 

serta membimbing umat untuk memahami dan melaksanakan ajaran syariat sesuai dengan 

ketentuan wahyu Ilahi dan Sunnah Rasul.27 

Lebih jelasnya ‘Abd al-Jabbār menempatkan imam sebagai penguasa politik dan 

pemimpin spritual umat, ‘Abd al-Jabbār menjelaskan bahwa Imam tidaklah sama dengan 

pribadi Nabi sebagai manusia pilihan pembawa risalah. ‘Abd al-Jabbār hampir sama dengan 

penganut Mu’tazilat lainnya dalam hal penetapan Imam berdasarkan pertimbangan akal, ia 

melihat masalah Imamat itu erat hubungannya dengan masalah umat itu sendiri tidak terdapat 

ketentuan yang nash yang menyatakan secara tegas mengenai institusi imamat, ini berarti 

pesoalan Imamat dapat ditentukan oleh umat atas kebijaksanaan akalnya konsekuensinya 

adalah bahwa pengangkatan imam haruslah melalui pemilihan, baik melibatkan umat secara 

keseluruhan maupun melalui perantaraan ahl al-Syaukat. 

Sehubungan dengan pemilihan imam, ‘Abd al-Jabbār mengemukakan beberap pola 

pelaksanaannya, di antaranya adalah mengadakan pengangkatan sejumlah orang yang 

statusnya bukan sebagai suatu lembaga, tetapi kedudukan mereka diakui sebagai perwakilan 

umat yang berkewajiban mengangkat dan menetapkan imam sesuai pilihan mereka. Adapun 

jumlah yang ditunjuk dalam system formatur adalah lima orang atau lebih dengan menerapkan 

perhitungan ganjil dengan maksud memudahkan perhitungan suara terbanyak dari pemilihan 

imamat tersebut. Adapun pola yang kedua,  yang digunakan oleh ‘Abd al Jabbār dalam 

melaksanakan pemilihan imam adalah dengan jalam musyawarah itu dipandang legal bila 

dihadiri oleh orang-orang yang dipandang memiliki ilmu pengetahuan agama dan mempunyai 

wawasan yang luas mengenai persoalan imamat, sehingga mereka semuanya dinilai   pantas 

untuk menduduki jabatan imam.28 

Adapun pola pertama yang mengangkat sejumlah orang untuk mewakili umat dalam 

pengangkatan imam sebagaimana yang di kemukakan oleh ‘Abd al-Jabbar pada dasarnya tidak 

jauh berbeda dengan pola yang di kemukakan oleh Abu Hasyim,sebagai gurunya.Abu Hasyim 

menyatakan bahwa seseorang itu dapat dibai’at menjadi imam,bila ia di usulkan oleh satu orang 

dalam forum musyawarah dan disetujui oleh empat orang dari anggota lainnya.29 
 

25 Johan, 44. 
26 Masykur Hakim, “Konsep Kepemimpinan Menurut Al- Ghazālī,” Ilmu Ushuluddin 5, no. 1 (2018): 35. 
27 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu’tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd 

Al-Jabbār Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, 62. 
28 Johan, 63. 
29 Johan, 64. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
88 

 

Konsepsi ‘Abd al-Jabbar beserta Abu Hasyim di atas pada prinsipnya tidak jauh berbeda 

dengan pemilihan khalifah Abu Bakar dalam musyawarah di saqifah.Dalam pengangkatan Abu 

Bakar itu,Abu Bakar hanya di usulkan oleh orang-orang yang mempunyai kekuatan ahl (al-

syaukat) dan kemudian membai’atnya,setelah itu di ikuti sumpah setia (mubaya’at) umat 

kepadanya.Pola semacam ini pun di laksanakan kepada Umar Bin Khattab ketika ia di angkat 

menjadi khalifah setelah wafatnya khalifah Abu Bakar. 

Proses pengangkatan umar semula atas inisiatif Abu Bakar menilai Umarlah orang yang 

di pandang pantas untuk menggantikannya.Setelah Abu Bakar mengumumkan kepada 

rakyatnya bahwa umar di angkat untuk meneruskan kepemimpinannya,rakyat memberi 

mubayya’ah kepada Umar.30 Dari proses Umar itu terlihat peranan Abu Bakar menentukan 

sekali.jika sekiranya Abu Bakar tidak menunjuk Umar sebagai penggantinya, kemungkinan 

saja sahabat yang lain muncul sebagai calon khalifah.Akan tetapi dengan adanya penunjukan 

Abu Bakar itu sahabat lain tidak mencalonkan dirinya sebagai khalifah. 

Untuk mendapatkan otoritas politik sebagai pemimpin umat,Abu Bakar menganjurkan 

rakyatnya untuk membai’at Umar.Dengan pembai’atan itu Umar menjadi pemimpin 

illegal.Pengangkatan Umar ada bedanya dengan Abu Bakar,terutama bila kita lihat dari tata 

cara pengangkatan mereka menjadi khalifah.Abu Bakar di angkat melalui proses pencalonan 

yang di usulkan oleh ahl al-syaukat di restui ahl al-syaukat yang lain.Umar di angkat oleh Abu 

Bakar kemudian rakyatnya membai’atnya.Dari kedua tata cara pelaksanaan pengangkatan 

khalifah yang hampir sama dengan pandangan ‘Abd al-Jabbar adalah pengangkatan Abu 

Bakar,yakni di usulkan oleh salah seorang anggota ahl al-syaukat dan di restui oleh semua 

anggota yang berjumlah lima tersebut. 

Lembaga ahl al-hall wa al-aqd yang dikemukakan ‘Abd al-Jabbar terdiri dari orang orang 

yang memenuhi syarat yang telah di tentukan.Pertama, al-aqidun terdiri dari pribadi-pribadi 

muslim yang memiliki wawasan ilmu pengetahuan yang luas termasuk mengetahui dimensi 

Imamat. Kedua, al-aqidun merupakan pribadi muslim yang mempunyai keterampilan yang 

baik dan mampu mengembangkan daya penalaran.Keluasan cara berfikir nasional itu sangat 

penting artinya dalam menyelesaikan berbagai persoalan kemasyarakatn,baik menyangkut 

persoalan keagamaan maupun persoalan persoalan politik. Ketiga, al-aqidun pun juga di 

isyaratkan dari ahl al-syr wa al-shalah, dengan tuuan supaya dalam pemilihan terhadap imam 

itu tidak terjadi penyimpangan yang dapat meusak citra kelembagaan, yang dapat merugikan 

kemaslahatan umat dalam bernegara. Keempat al-aqidun di utamakan juga memiliki sifat 

karismatik yang tinggi sederajat dengan status social kondidat imam,sehingga suara dan 

pemikirannya mendapat respon dari imam terpilih dan dari rakyatnya31 Dengan adanya syarat-

syarat al-aqidun yang di tetapkan oleh ‘Abd al-Jabbar,berarti anggota ahl al-aqd terdiri dari 

orang yang mempunyai ilmu agama sertapengetahuan politik (siyasi) sehingga mampu 

menangani pemilihan imam dengan baik dan menata kehidupan umat sesuai dengan syari’at. 

‘Abd al-Jabbar dalam menetapkan syarat yang harus di penuhi oleh seorang calon imam 

tidak mengisyaratkan adanya ketentuan bagi kaum laki-laki. Akan tetapi melihat realitas politik 

pada masa itu kaum laki-lakilah yang berperan dan menentukan jalannya suatu pemerintahan, 

baik sebagai khilafah atau imam, maupun sebagai penguasa politik di daerah atau di tingkat 

provinsi.Bedasarkan fakta ini berarti ‘Abd al-Jabbar tidak memberi argumentasi atas boleh atau 

tidaknya kaum wanita menjadi imam.Hal ini mungkin di sebabkan kaum wanita pada zaman 

 
30 Johan, 64. 
31 Johan, 67. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
89 

 

klasik tidak banyak berperan dalam urusa bermasyarakat,disamping tidak terdapatnya suatu 

lansadan nash yang mengisyaratkan kebolehan wanita menjadi khalifah atau imam.32 

Bila persoalan itu di kembalikan kepada prinsip ajaran Mu’tazilat ada saja kemungkinan 

kaum wanita itu mempunyai kesempatan yang sama dengan kaum laki-laki.Sebab doktrin 

kaum Mu’tazilat secara umum mengakui kebebasan serta tanggung jawab manusia dalam 

melakukan berbagai tindakan hukum yang menyangkut segala bentuk aktivitas atau 

kreativitasnya. Termasuk memangku jabatan khalifah atau imam dan yang lainnya. 

Dalam hal pengangkatan kepala Negara ‘Abd al-Jabbār hanya terbatas (limited), pada 

tahap pemilihan kepala Negara, ia tidak secara eksplisit mengemukakan pendapatnya tentang 

control lembaga terhadap kekuasaan kepala Negara. Menurutnya kepala Negara bukanlah 

sosok yang luar biasa sebagaimana pandangan kelompok Syi’ah yang mengultuskan imam 

mereka dan pendapat Sunni yang lebih mengutamakan suku Quraisy untuk mendudukinya. 

Kepala Negara hanyalah orang yang didahulukan (muqaddam) selangkah dan ditinggikan 

seranting untuk mengurus kepentingan umat Islam meskipun kepala negara menduduki posisi 

sebagai pemimpin politik dan spiritual umat Islam. Ia tidak memiliki sifat-sifat ma’shum 

sebagaiman pandangan Syiah.33 

 

Tugas dan Kekuasaan Imam 

Menurut teori yang dikemukakan ‘Abd al-Jabbar, tugas dan kekuasaan imam baru ada 

setelah ia di angkat oleh ahl al-hall wa al-‘aqd. Adapun tugas utama yang di emban oleh imam 

adalah melaksanakan hukum Syara’ seperti menjalankan saksi hukuman hudud,memelihara 

keamanan dan ketentraman negara, memimpin angkatan bersenjata, serta menjamin dan 

menciptakan keadilan dalam kehidupan sosial umat.34 

Konsepsi ‘abd al-Jabbar tentang tugas imam itu kelihatannya cukup luas,dalam arti tidak 

hanya sekedar pemimpin politik yang mengatur pemerintahan dan administrasi Negara.Akan 

tetapi imam pun berperan sebagai qadhi yang menangani urusan peradilan-yang memutuskan 

dan mempertimbangkan sanksi hukum setiap persoalan yang di ajukan termasuk tindakan 

pidana semacam hudud.S elain itu, imam pun berpendudukan sebagai panglima tertinggi yang 

mengepalai angkatan bersenjata-yang  berfungsi sebagai perisai yang memelihara eksistensi 

agama dan Negara. 

Di samping tugas-tugas di atas, imam di bebani pula untuk menegakkan kebajikan dalam 

arti mencegah semua bentuk kemungkaran yang dapat merusak ketentraman dan ketertiban 

kehidupan masyarakat luas.Pencegahan terhadap kejahatan serta semua aspek yang 

berhubungan dengannya merupakan suatu tuntutan syara’ yang mesti di laksankan oleh umat 

Islam. Daru tugas dan kekuasaan imam yang di kemukakan ‘Abd al-Jabbar di atas, terlihat 

bahwa imam itu adalah pemimoin tertinggi dalam bidang politik dan agama, untuk memimpin 

umat ke jalan yang benar. Jadi, imam mempunyai peranan dan tanggung jawab moral terhadap 

umat yang berada di bawah kepemimpinannya untk melaksanakan kewajiban agama dengan 

baik dan menata kehidupan sosial ekonomi sesuai dengan tuntutan syari’at.35 

Dalam menjalankan tugasnya, imam menurut ‘Abd al-Jabbar boleh mengangkat orang 

yang di percayainya untuk membantu tugas-tugasnya terutama untuk daerah yang jauh dari 

pemerintahan yang menyulitkan bagi imam untuk menangani urusan-urusan umat. Pembantu 
 

32 Johan, 70. 
33 Mohammad Iqbal, Fiqh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam (Jakarta: Prenada Mediagroup, 

2014), 144. 
34 Johan, Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu’tazilat Menurut Konsepsi ‘Abd 

Al-Jabbār Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni Dan Syi’Ah, 78. 
35 Johan, 79. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
90 

 

atau wakil yang di angkat itu pada prinsipnya adalah melaksanakan tugas-tugas yang di 

limpahkan oleh imam. Mereka bertanggung jawab sepenuhnya kepada imam dab bukan kepada 

Ahl al’Aqd.Jika pembantu itu melanggar ketentuan syari’at pada saat melaksanakan tugas-

tugasnya, imam sebagai atasannya dapat mengambil tindakan hukum dan menggantinya 

dengan orang lain Hal ini berarti pembantu imam tidak memiliki otoritas politik dan agama 

secara mandir, tetapi adalah semata-mata pemnbantu imam, baik dalam bidang politik maupun 

yang brhubungan dengan agama. Secara keseluruhan dapat di katakana konsepsi Mu’tazilat 

tentang imam mencakup urusan keduniaan dan keagamaan, dengan arti tugas yang di bebankan 

kepadanya, pada prinsipnya menjaga dan memelihara syari’at seta menjamin kelestarian dan 

kelangsungan hakekat al-tauhid dan al-‘adl.Melihat peranan imam demikian pentingngnya 

untuk menegakkan syari’at,berarti imam bukan sekedar kebutuhan umat, melainkan juga 

merupakan tuntutan syari’at. 

Dalam menjalankan tugasnya secara lahiriah imam bertanggung jawab kepada lembaga 

yang mengangkatnya, yaitu ahl al-hall wa al-‘aqd, sebab lembaga inilah yang memilih orang 

yang di percayainya untuk mnjadi imam. Pandangan ‘Abd al-Jabbar itu logis, sebab imam itu 

secara moral akan terikat kepada lembaga yang memilihnya dan lembag ahl al-hall wa ‘al-aqd 

itu sendiri merupakan penjelmaan umat yang telah mengangkatnya.Hal ini berarti juga lembag 

ahl al-hall wa ‘al-aqd itu menerima otoritas politik dan agama dari umat. Dengan demikian 

pertanggungjawaban imam kepada lembaga yang mengangkatnya berarti juga pertanggung 

jawaban iman kepada umat. Akan tetapi pandangan ‘Abd al-jabbar itu agak kontroversial bila 

di lihat dari wewenang dan ahl al-hall wa ‘Al-aqd hanya bertugas sebagai seorang imam terpilih 

(sejak dari menyeleksi calon imam sampai melakukan pemerintahan dan penetapan imam). 

Setelah itu lembaga tersebut tidak mempunyai otoritas mengontrol imam,dalam arti imam 

dapat melalukan kebijaksanaan politiknya secara merdeka tidak terikat dengan suatu badan 

apapun.36 

Pernyataan ‘Abd al-Jabbar itu menunjukkan bahwa imam masa tugasnya adalah seumur 

hidup. Dalam arti lamanya memangkau jabatan imam tergantung usiannya.Kalau imam berusia 

lanjut tentu, ia akan mengemban tugas yang cukup lama. Selama imam itu masih hidup, 

lembaga ahl al-hall ea al-‘aqd yang memilihnya tidak berfungsi dalam bidang politik dan 

agama, sebab imamlah yang memegang otoritas politik dan agama dalam kehidupan 

bermasyarakat dan bernergara.37 Sistem politik di atas mengakibatkan tidak adanya 

pertanggungjawaban imam kepada lembaga yang mengangkatnya. Dengan system ini, imam 

tidak dapat di kritik dalam melakukan kebijaksanaan politik yang bertentangan dengan prinsip-

prinsip syari’at. Bahkan dengan system politik yang melepaskan hubugan hukum antara 

lembaga ahl al-hall wa al-‘aqd dengan lembaga imamat mengakibatkan imam tidak dapat di 

turunkan dari jabatannya, meskipun pada zahirnya ia telah menyimpang dari ketentuan syari’at 

yang telah memberi wewenang kepadanya sebagai pemimpin umat. 

 

Sistem Suksesi Institusi Imamat 

‘Abd al-Jabbar sebagaimana pemuka Mu’tazilat lainnya tidak menetapkan secara tegas 

tentang pembatasan masa tugas imam. Akibat tidak ada pembatasan itu, imam menjadi 

penguasa politik seumur hidup,seperti di nyatakan ‘Abd al-Jabbar bahwa imam akan 

melaksanakan tugas danotoritas politiknya semenjak ia terpilih sebagai imam oleh lembaga ahl 

al-hall wa al-‘aqd atau dalam bentuk formatur sampai ia wafat. Rumusan teoritis ‘Abd al-

Jabbar ini memberi arti bahwa jabatan imam adalah seumur hidup selama imam masih hidup 

 
36 Johan, 80. 
37 Johan, 82. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
91 

 

dan tidak ada alas an yang merusak kepribadiannya sebagai pemimpin umat, selama itu pula 

tidak akan terjadi suksesi imamat.38 

Konsepsi ‘Abd al-Jabbar tentang suksesi imamat di atas bila di analisis dan di bandingkn 

sistem suksesi khalifah pada masa khalifah Rasyidin, dapat di tarik persamaan yang 

menunjukkan bahwa masa jabatan imam berlangsung seumur hidup, sejak imam di pilih oleh 

badan yang yang berwenang sebagai wakil umat sampai ia wafat. Selama imam itu masih hidup 

dan mampu melaksanakan tampuk pemerintahan,tidak ada terjadi proses suksesi dari imam 

yang berkuasa kepada kandidat imam penggantinya. Mekanisme sukseksi dalam konsepsi 

‘Abd al-Jabbar dan pemuka Mu’tazilat lainnya mempunyai dua pola. Pertama, suksesi akan 

berlangsung apabila imam yang berkuasa itu wafat,dalam arti suksesi dapat berlangsung 

dengan wafatnya imam dan di ganti dengan kandidat imam yang telah di tunjuk oleh imam 

sebelumnya atau di angkat oleh lembaga al-hall wa al-‘aqd. Kedua, suksesi berlangsung krtika 

imam masih hidup, yang di sebabkan adanya indikasi yang menunjukkan imam itu harus di 

turunkan dari jabatannya dan di ganti oleh orang yang meenuhi syarat sebagai imam.39 

Menurut ‘Abd al-Jabbar, baik pola pertama yang mekanisme suksesinya dapat di 

laksanakan pada saat imam itu wafat maupun pola yang kedua yang menunjukkan adanya 

kemungkinan di laksanakan suksesi ketika imam masih berkuasa, baik sepenuhnya di tangani 

ahl al-hall wa al-‘aqd, baik mencari calon pengganti sampai memilih maupun membai’atnya 

sebagai imam.Dengan mekanisme seperti ini Mu’tazilat meletakkan wewenang dan kekuasaan 

ahl al-hall wa al ‘aqd pada porsi yang wajar sebagai wakil umat, dan mempumyai hubungan 

hukum yang serasi dengan institusi imamat sesuai dengan prinsip-prinsip politik yang tetdapat 

dalam doktrin Mu’tazilat. 

Dari pandangan ‘Abd al-Jabbar tentang mekanisme suksesi imam tersirat adanya suatu 

pengakuan yang bersifat imajiner yaitu bahwa imam itu tidak ma’sum. Dengan kata lain, imam 

bukanlah pribadi suci yang tanpa dosa, ia sebagaimana manusia pada umumnya mempunyai 

sifat khilaf dan salah dalam berbagai tindakan dan berfikir, karena wajar saja imam dapat 

bersalah pada waktu melaksanakan pemerintahan. Kekeliruan atau kesalahan yang di lakukan 

imam selama tidak merusak akidahnya dapat di maafkan. Akan tetapi bila kesalahan itu telah 

menjadikannya sebagai orang fasik, imam itu haruslah di pecat dan di ganti oleh orang lain 

yang di anggap mampu menjalankan kekuasaan politik dan agama sesuai dengan institusi 

imamat.40 

 

D. Kesimpulan 

‘Abd al-Jabbār adalah merupakan sosok yang multi disiplin ilmu menguasai berbagai 

ilmu agama muali dari fiqh, ushul fiqh, dan teologi bahkan siyasai dibuktikan dengan 

diangkatnya beliau menjadi Qadhi al Qudat di masa Abbasiyah lembaga tertinggi dalam 

keputusan hakim pemikiran-pemikirannya berpahama aliran Mu’tazilat yang religi memahami 

sesuatu dengan akal tetapi tidak melupakan wahyu bahkan dalam ibadah pun harus landasan 

wahyu menurunya wahyu adalah sebagai informasi sedangkan akal adalah konfirmasi. 

Pemikirannya dalam bidang politik seperti pengangkatan imamat, diantaranya adalah 

dengan pemilihan imam, ‘Abd al-Jabbār mengemukakan beberap pola pelaksanaannya, di 

antaranya adalah mengadakan pengangkatan sejumlah orang yang statusnya bukan sebagai 

suatu lembaga, tetapi kedudukan mereka diakui sebagai perwakilan umat yang berkewajiban 

mengangkat dan menetapkan imam sesuai pilihan mereka. Adapun jumlah yang ditunjuk dalam 

 
38 Johan, 83. 
39 Johan, 86. 
40 Johan, 87. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
92 

 

system formatur adalah lima orang atau lebih dengan menerapkan perhitungan ganjil dengan 

maksud memudahkan perhitungan suara terbanyak dari pemilihan imamat tersebut. Adapun 

pola yang kedua,  yang digunakan oleh ‘Abd al Jabbār dalam melaksanakan pemilihan imam 

adalah dengan jalam musyawarah itu dipandang legal bila dihadiri oleh orang-orang yang 

dipandang memiliki ilmu pengetahuan agama dan mempunyai wawasan yang luas mengenai 

persoalan imamat, sehingga mereka semuanya dinilai   pantas untuk menduduki jabatan imam.  

Secara lahiriah imam bertanggung jawab kepada lembaga yang mengangkatnya, yaitu 

ahl al-hall wa al-‘aqd,sebab lembaga inilah yang memilih orang yang di percayainya untuk 

mnjadi imam. Pandangan ‘Abd al-Jabbār itu logis, sebab imam itu secara moral akan terikat 

kepada lembaga yang memilihnya dan lembag ahl al-hall wa ‘al-aqd itu sendiri merupakan 

penjelmaan umat yang telah mengangkatnya. Hal ini berarti juga lembag ahl al-hall wa ‘al-aqd 

itu menerima otoritas politik dan agama dari umat. 

 

 

Referensi 

Ali, Ishraq, and Khawla Almulla. “Philosophy versus Theology in Medieval Islamic Thought.” 

HTS Teologiese Studies/Theological Studies 79, no. 5 (2023). 

 

Azhar, Muhammad. Filsafat Politik Perbandingan Antara Islam Dan Barat. Jakarta: Rajawali 

Pers, 1996. 

 

Baharudin, M. (M). “Paham Teologi Rasional Mu’tazilah Di Indonesia.” Al-Adyan 5, no. 1 

(2010): 99–104. https://doi.org/10.24042/AJSLA.V5I1.477. 

 

Ebyhara, Abu Bakar. Pengantar Ilmu Politik. Jakarta: Ar-Ruz Media, 2010. 

 

Fachruroji, Moch. “Trilogi Kepemimpinan Islam: Analisis Teoritik Terhadap Konsep 

Khilafah, Imamah Dan Imarah.” Ilmu Dakwah Academic Journal for Homeletic Studies 

4, no. 12 (2008). 

 

Ghozali, Moh, Alwy Amru. “Takwil Dalam Perspektif ‘Abd Jabbar Sebuah Tawaran 

Hermeneutika Al-Qur’An.” Dialogia 14, no. 2 (2017). 

 

Gunardo, Gunardo. Geografi Politik. Yogyakarta: Ombak Anggota IKAPI, 2014. 

 

Hakim, Masykur. “Konsep Kepemimpinan Menurut Al- Ghazālī.” Ilmu Ushuluddin 5, no. 1 

(2018): 31–44. 

 

Iqbal, Mohammad. Fiqh Siyasah Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam. Jakarta: Prenada 

Mediagroup, 2014. 

Johan, Sudirman M. Politik Keagamaan Dalam Islam Studi Tentang Teori Imamat Mu’tazilat 

Menurut Konsepsi ‘Abd Al-Jabbār Serta Perbandingannya Dengan Teori Imamat Sunni 

Dan Syi’Ah. Pekanbaru: Suska Press, 1995. 

 

Koto, Alaiddin. Persatuan Tarbiyah Islamiyah Sejarah, Paham Keagamaan Dan Pemikiran 

Politik 1945-1970. Jakarta: Rajawali Pers, 2012. 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 1 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

 

 
93 

 

Muliati, M. (Muliati). “Implementasi Hukum Islam Dalam Pemikiran Mu’tazilah.” Diktum 15, 

no. 2 (December 22, 2017): 285663. https://doi.org/10.35905/DIKTUM.V15I2.437. 

 

Nasution, Harun. Islam Rasional Gagasan Dan Pemikiran. Bandung: Mizan Anggota IKAPI, 

1995. 

 

———. Teologi Islam Aliran –Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: Penerbit 

Universitas Indonesia Press, 1986. 

 

Ulhaq, Zulvikar Syambani, and Mayu Rahmayanti. Panduan Penulisan Skripsi Literatur 

Review. Malang: Fakultas Kedokteran dan Ilmu Kesehatan, 2020. https://kedokteran.uin-

malang.ac.id/wp-content/uploads/2020/10/PANDUAN-SKRIPSI-LITERATURE-

REVIEW-FIXX.pdf. 

 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

