
MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

260 

 

RELATIVITAS PENILAIAN MORAL DALAM PERSPEKTIF AKIDAH DAN 

FILSAFAT ISLAM 

 

 

Wira Alvin Al Ghiffary 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: alghiffaryalhafidz2003@gmail.com 

 

Irwandra 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: irwandra@uin-suska.ac.id 

 

Saifullah 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: saiful0204@gmail.com 

 

Aninda Nurfadilah 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: anindanurfadilah155@gmail.com 

 

       

Abstrak 

Artikel ini membahas relativitas penilaian moral dalam perspektif akidah dan pemikiran filsafat 

Islam. Permasalahan utama dalam penelitian ini adalah bagaimana Islam memandang 

perbedaan penilaian baik dan buruk yang muncul dalam kehidupan manusia serta sejauh mana 

relativitas moral diakui tanpa menafikan nilai-nilai absolut. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), dengan menganalisis sumber-

sumber primer berupa Al-Qur’an, hadis, serta karya-karya ulama dan filsuf Muslim, dan sumber 

sekunder berupa buku serta artikel jurnal yang relevan. Analisis data dilakukan secara 

deskriptif-analitis untuk mengungkap hubungan antara peran wahyu dan akal dalam 

pembentukan nilai moral. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Islam mengakui adanya 

perbedaan penilaian moral pada tataran praktis yang dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, 

dan kemampuan rasional manusia. Namun demikian, akidah Islam menegaskan bahwa standar 

kebaikan dan keburukan pada hakikatnya bersumber dari Allah SWT sebagai nilai objektif dan 

absolut. Filsafat Islam berperan sebagai kerangka rasional yang menjembatani nilai-nilai wahyu 

dengan realitas kehidupan manusia. Dengan demikian, relativitas moral dalam Islam tidak 

bersifat mutlak, melainkan terikat pada prinsip-prinsip akidah yang bersifat transenden. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi antara akidah dan pemikiran filsafat Islam 

menghasilkan konsep moral yang seimbang antara nilai absolut dan dinamika kehidupan 

manusia. 

 

Kata Kunci: Relativitas Moral, Akidah Islam, Filsafat Islam, Etika 

 

Abstract 

This article discusses the relativity of moral judgment from the perspective of Islamic creed 

(aqidah) and Islamic philosophical thought. The main problem addressed in this study is how 

Islam views differences in judgments of good and evil in human life and to what extent moral 

relativity is acknowledged without negating absolute values. This research employs a 

qualitative method using a library research approach by analyzing primary sources such as the 

Qur’an, Hadith, and works of Muslim scholars and philosophers, as well as secondary sources 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:alghiffaryalhafidz2003@gmail.com
mailto:irwandra@uin-suska.ac.id
mailto:saiful0204@gmail.com
mailto:anindanurfadilah155@gmail.com


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

261 

 

including relevant books and academic journal articles. Data were analyzed descriptively and 

analytically to examine the relationship between revelation and reason in shaping moral 

values. The findings indicate that Islam recognizes the existence of moral differences at the 

practical level, influenced by social, cultural, and rational contexts. However, Islamic creed 

emphasizes that the ultimate standard of good and evil is derived from Allah SWT as an 

objective and absolute value. Islamic philosophy functions as a rational framework that bridges 

revealed values with the realities of human life. Therefore, moral relativity in Islam is not 

absolute but remains bound to transcendental principles rooted in Islamic creed. This study 

concludes that the integration of aqidah and Islamic philosophical thought produces a 

balanced moral concept between absolute values and human life dynamics. 

 

Keywords: Moral Relativity, Islamic Creed, Islamic Philosophy, Ethics 

 

 

A. Pendahuluan 

Perdebatan mengenai konsep baik dan buruk merupakan salah satu isu fundamental dalam 

kajian akidah dan filsafat Islam. Sejak masa klasik hingga kontemporer, persoalan moralitas 

selalu menjadi medan dialog antara wahyu dan akal.1 Dalam realitas kehidupan modern, 

penilaian terhadap suatu perbuatan sering kali bersifat relatif; suatu tindakan dapat dipandang 

baik oleh individu atau kelompok tertentu, namun dinilai buruk oleh pihak lain. Fenomena ini 

semakin menguat seiring berkembangnya pluralitas budaya, arus globalisasi, serta dominasi 

paradigma rasional dan subjektif dalam menilai nilai moral.2 Kondisi tersebut melahirkan 

kegelisahan akademik, khususnya dalam konteks keilmuan Islam, terkait batas antara relativitas 

moral dan nilai-nilai absolut yang bersumber dari ajaran agama. 

Dalam tradisi filsafat moral, relativisme sering dipahami sebagai pandangan yang 

menolak adanya standar kebenaran moral yang bersifat universal. Nilai baik dan buruk 

ditentukan oleh kesepakatan sosial, konteks budaya, atau preferensi individu.3 Pandangan ini, 

jika diterapkan secara mutlak, berpotensi menimbulkan problem epistemologis dan teologis 

dalam Islam, karena dapat mengaburkan konsep kebenaran moral yang bersumber dari wahyu.4 

Di sinilah muncul kegelisahan akademik yang menjadi titik tolak penelitian ini: bagaimana 

Islam, melalui kerangka akidah dan pemikiran filsafatnya, memandang relativitas penilaian 

moral tanpa meniadakan prinsip nilai absolut yang bersifat transenden. 

Akidah Islam menempatkan Allah SWT sebagai sumber utama nilai kebaikan dan 

keburukan. Segala perintah dan larangan dalam Islam berakar pada kehendak Ilahi yang bersifat 

mutlak dan mengikat.5 Namun, Islam juga mengakui peran akal sebagai instrumen penting 

dalam memahami, menafsirkan, dan mengimplementasikan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan 

manusia. Ketegangan antara peran wahyu dan akal inilah yang sejak lama menjadi kajian 

sentral dalam pemikiran teologi dan filsafat Islam. Para pemikir Muslim seperti Al-Farabi, Ibn 

Sina, Al-Ghazali, dan Ibn Miskawayh telah memberikan kontribusi signifikan dalam 

merumuskan konsep etika Islam yang tidak hanya normatif, tetapi juga rasional.6 

 
1 Majid Fakhry, Ethical Theories in Islam (Leiden: Brill, 1991.), h. 45-47. 
2 M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 

h.13. 
3 Oliver Leaman, An Introduction to Classical Islamic Philosophy (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2002). 
4 Toshihiko Izutsu, Ethico-Religious Concepts in the Qur’an (Montreal: McGill University Press, 1966), 

210-213. 
5 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan (Jakarta: UI Press, 1986), h. 

112-115. 
6 Ibn Miskawayh, Tahdzib al-Akhlak wa Tathir al-A‘raq (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985), h. 28-

30. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

262 

 

Dalam konteks kontemporer, kajian mengenai relativitas moral menjadi semakin relevan. 

Masyarakat modern cenderung menempatkan moralitas sebagai konstruksi sosial yang fleksibel 

dan kontekstual. Hal ini berimplikasi pada melemahnya otoritas nilai-nilai agama dalam 

kehidupan public.7 Oleh karena itu, kajian yang mengintegrasikan perspektif akidah dan filsafat 

Islam menjadi penting untuk menawarkan kerangka konseptual yang mampu menjawab 

tantangan tersebut. Pendekatan ini diharapkan dapat menunjukkan bahwa Islam tidak menolak 

realitas perbedaan penilaian moral, namun tetap menegaskan adanya standar nilai objektif yang 

bersumber dari wahyu.8 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji relativitas penilaian 

moral dalam perspektif akidah dan filsafat Islam. Fokus utama kajian ini adalah menganalisis 

bagaimana Islam memposisikan perbedaan penilaian moral dalam kerangka nilai absolut, serta 

peran filsafat Islam dalam menjembatani wahyu dan rasionalitas manusia. Kajian ini memiliki 

signifikansi akademik karena berkontribusi pada pengembangan diskursus etika Islam, 

khususnya dalam konteks dinamika pemikiran modern. Selain itu, penelitian ini diharapkan 

dapat memperkaya khazanah kajian Ushuluddin dengan menawarkan perspektif yang integratif 

antara akidah dan pemikiran filsafat Islam. 

Dalam diskursus pemikiran Islam, persoalan moralitas selalu menempati posisi sentral 

karena berkaitan langsung dengan relasi manusia dengan Tuhan, sesama manusia, dan alam. 

Moralitas tidak hanya dipahami sebagai seperangkat aturan perilaku, tetapi juga sebagai 

manifestasi dari keyakinan teologis yang dianut seseorang. Dalam konteks ini, akidah berperan 

sebagai fondasi utama pembentukan sikap moral, sebab keimanan menentukan orientasi nilai 

dan tujuan hidup manusia.9 Oleh karena itu, kajian mengenai moralitas dalam perspektif akidah 

Islam menjadi penting untuk menegaskan kembali standar nilai yang bersumber dari wahyu di 

tengah kompleksitas kehidupan modern. 

Di sisi lain, filsafat Islam hadir sebagai upaya rasional untuk memahami dan menjelaskan 

nilai-nilai moral tersebut secara sistematis. Para filsuf Muslim berusaha menjembatani antara 

wahyu dan akal dalam merumuskan konsep kebaikan dan keburukan, sehingga moralitas tidak 

hanya bersifat dogmatis, tetapi juga dapat dipertanggungjawabkan secara intelektual.10 

Pendekatan filsafat Islam ini menunjukkan bahwa Islam tidak menafikan peran akal, melainkan 

menempatkannya sebagai instrumen penting dalam memahami pesan-pesan etis yang 

terkandung dalam ajaran agama. 

Namun demikian, pertemuan antara akidah dan filsafat dalam persoalan moralitas sering 

kali memunculkan perdebatan, khususnya terkait persoalan objektivitas dan relativitas nilai 

moral. Sebagian pemikir menilai bahwa moralitas bersifat absolut karena ditentukan oleh 

wahyu, sementara yang lain membuka ruang bagi relativitas berdasarkan konteks sosial dan 

rasionalitas manusia.11 Perdebatan ini menunjukkan adanya dinamika pemikiran dalam Islam 

yang perlu dikaji secara lebih mendalam agar tidak menimbulkan dikotomi antara iman dan 

rasio dalam praktik kehidupan moral umat Islam. 

Konteks kehidupan kontemporer semakin mempertegas urgensi kajian ini. Globalisasi, 

perkembangan teknologi, dan pluralitas nilai telah memunculkan berbagai persoalan etika baru 

yang tidak selalu ditemukan secara eksplisit dalam teks-teks klasik. Kondisi ini menuntut 

adanya upaya reinterpretasi nilai-nilai moral Islam tanpa melepaskan prinsip-prinsip dasarnya. 

Dengan demikian, kajian moralitas dalam akidah dan filsafat Islam tidak hanya bersifat teoritis, 

tetapi juga memiliki relevansi praktis dalam menjawab tantangan zaman. 

 
7 Abdul Mustaqim, “Epistemologi Etika Islam,” Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 14, no. 2 

(2020) h. 175-177. 
8 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya Ulum Al-Din, 3 ed., 3 (Beirut: Dar Al-Kutub, 2005), h. 52-54. 
9 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan, h. 212-213. 
10 Majid Fakhry, Ethical Theories in Islam, h. 45-47. 
11 Abdul Mustaqim, “Epistemologi Etika Islam,.”. h. 170-172. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

263 

 

Berdasarkan realitas tersebut, penelitian ini berupaya mengkaji konsep moralitas dalam 

perspektif akidah dan filsafat Islam secara komprehensif. Kajian ini diharapkan mampu 

memberikan kontribusi akademik dalam memperkaya khazanah pemikiran Islam, sekaligus 

menawarkan kerangka moral yang integratif antara wahyu dan akal. Dengan pendekatan 

tersebut, penelitian ini menempatkan moralitas Islam sebagai sistem nilai yang bersifat 

normatif, rasional, dan tetap relevan dalam konteks kehidupan modern. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan 

kepustakaan (library research), yaitu menelaah dan menganalisis sumber-sumber tertulis 

yang relevan dengan kajian akidah dan filsafat Islam. Pendekatan ini dipilih karena objek 

kajian penelitian berupa konsep, gagasan, dan pemikiran tokoh-tokoh Islam yang tertuang 

dalam karya-karya klasik maupun kontemporer.12 Dalam menganalisis data, penelitian ini 

menggunakan pendekatan filosofis-normatif, yakni memahami persoalan akidah dan 

moralitas Islam berdasarkan kerangka rasional-filosofis sekaligus bersumber pada teks-teks 

normatif Islam seperti Al-Qur’an dan karya ulama.13 Data primer penelitian ini meliputi 

karya-karya tokoh filsafat dan etika Islam, sementara data sekunder berasal dari buku, jurnal 

ilmiah, dan penelitian terdahulu yang relevan. Teknik analisis data dilakukan melalui tahap 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara sistematis guna memperoleh 

pemahaman yang komprehensif terhadap permasalahan yang dikaji.14 

 

C. Pembahasan dan Hasil Penelitian 

Kajian kontemporer menunjukkan bahwa etika Islam tidak semata-mata berlandaskan 

teks klasik, tetapi terus berkembang melalui diskursus modern yang mengintegrasikan wahyu 

dan rasionalitas dalam menjawab tantangan etika zaman kini. Penelitian terbaru menegaskan 

bahwa sistem etika Islam harus dipahami sebagai suatu integrasi antara sumber wahyu dan 

parameter moral universal yang responsif terhadap dinamika sosial, budaya, dan globalisasi 

saat ini.15 

Dalam perspektif Islam kontemporer terhadap relativisme moral, studi menunjukkan 

bahwa teori relativisme moral sering dipertentangkan dengan prinsip etika Islam yang bersandar 

pada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai kriteria objektif penilaian baik dan buruk. Namun 

demikian, fenomena pluralisme dan perubahan zaman menuntut pendekatan yang lebih kritis 

untuk mempertahankan nilai absolut tanpa mengabaikan konteks sosial.16  

Pendekatan keilmuan terbaru juga merujuk pada hadis sebagai sumber pengetahuan etika 

yang komprehensif, yang tidak hanya membentuk kapabilitas moral individu, tetapi juga 

menjadi dasar konstruksi sosial dalam masyarakat Muslim modern. Kajian ini menunjukkan 

keterkaitan erat antara spiritualitas, etika ritual, dan tanggung jawab sosial sebagai bagian dari 

moralitas Islam kontemporer.17  

Sejalan dengan perubahan sosial dan budaya, penelitian juga menemukan bahwa aqidah 

dan etika Islam tetap menjadi landasan penting dalam membangun moralitas masyarakat 

 
12 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), h.3-5. 
13 Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1995), 21-23. 
14 Sugiono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2018), h.88-90. 
15 Muhammad Awais Shaukat dan Tahira Basharat, “A Study of Relativistic Theory of Ethics in the Light 

of Islamic Theory of Morality,” Journal of Islamic Thought and Civilization 12, no. 2 (Desember 2022): 286–98, 

https://doi.org/10.32350/jitc.122.20. 
16 Ibid. 
17 Muhammad Rayfansyah dan Z Zarkasih, “Hadis-Hadis Tentang Moralitas Dan Spiritualitas: Ruhani, 

Ibadah Dan Etika,” AL-Fikrah: Jurnal Studi Ilmu Pendidikan dan Keislaman 8, no. 2 (2025). 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

264 

 

Muslim, meskipun terdapat tekanan modernitas yang cenderung mempromosikan relativitas 

nilai. Aqidah menjadi titik tumpu untuk mempertahankan nilai-nilai moral Islam di tengah arus 

perubahan zaman.18 

Dalam konteks pendidikan Islam, kajian aksiologi menegaskan bahwa pembentukan 

moral bukan sekadar transfer kognitif, tetapi transformasi nilai yang bersifat spiritual dan 

moral, sehingga peserta didik bukan hanya memahami nilai baik dan buruk secara teoritis tetapi 

juga mampu mengimplementasikannya dalam kehidupan nyata secara konsisten.19 Kajian 

kontemporer menunjukkan bahwa aqidah dan etika Islam menjadi dasar penting dalam 

menata moralitas individu dan kolektif di tengah perubahan sosial yang cepat. Penelitian 

terbaru menegaskan bahwa pemahaman yang mendalam terhadap aqidah berperan 

signifikan dalam membangun moral yang resilient terhadap tantangan modern, seperti 

digitalisasi dan pluralitas budaya.20 

Etika Islam dalam konteks pendidikan agama merupakan elemen penting untuk 

menanamkan nilai moral sejak dini. Penelitian dalam pendidikan Islam menunjukkan 

pentingnya integrasi konsep etika dan moralitas dalam kurikulum untuk menghasilkan karakter 

siswa yang kuat dan bermoral.21 Hadis Nabi Muhammad SAW sebagai sumber ajaran Islam 

kedua setelah Al-Qur’an memiliki peran penting dalam membentuk etika sosial. Studi 

kontemporer menemukan bahwa hadis memberikan pedoman moral seperti kejujuran dan sikap 

adil yang dapat memperkuat kohesi sosial dalam kehidupan sehari-hari.22 
Penelitian menunjukkan bahwa kombinasi antara berpikir ilmiah dan etika Islam penting 

untuk memperkuat moral dan karakter di era digital. Nilai-nilai Islam dapat membantu siswa 

menavigasi arus informasi dan perilaku digital dengan bijak.23 Studi terbaru menegaskan bahwa 

integrasi moral dan etika dalam pendidikan agama penting untuk membentuk perilaku muslim 

yang bertanggung jawab, berakhlak mulia, serta adaptif terhadap tantangan kehidupan 

modern.24 
Dalam konteks teknologi tinggi dan masyarakat 5.0, penelitian menunjukkan bahwa 

pendidikan Islam tetap relevan dalam mendorong pengembangan moral peserta didik untuk 

bertindak secara etis dan bertanggung jawab di era digital.25 Hasil riset menunjukkan bahwa 

dakwah pendidikan Islam di lingkungan akademis, jika disertai penguatan etika Islam, mampu 

meningkatkan integritas moral mahasiswa dan komunitas akademik melalui integrasi nilai-nilai 

Al-Qur’an dan Sunnah dalam kegiatan kampus. Dalam filsafat moral Islam kontemporer juga 

 
18 Nashirah Dwi Arini Faiza dkk., “Aqidah dan Etika: Membangun Moralitas di Tengah Perubahan Sosial,” 

Karakter : Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 1 (Desember 2024): 72–79, 

https://doi.org/10.61132/karakter.v2i1.368. 
19 Abdul Halik dkk., “Aksiologi Pendidikan Islam: Etika, Moralitas dan Moderasi Beragama,” Al-Fikri: 

Jurnal Studi dan Penelitian Pendidikan Islam 8, no. 2 (2025). 
20 Nashirah Dwi Arini Faiza dkk., “Aqidah dan Etika.” 
21 Hayatunnisa Hayatunnisa dkk., “Konsep Etika Dan Moralitas Sebagai Materi Dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam,” ALFIHRIS : Jurnal Inspirasi Pendidikan 2, no. 2 (Januari 2024): 77–84, 

https://doi.org/10.59246/alfihris.v2i2.765. 
22 Suci Ramadhini, “IMPLEMENTASI HADIS SEBAGAI NILAI ETIKA DAN MORAL DALAM 

BERINTERAKSI DENGAN SESAMA MANUSIA DALAM KEHIDUPAN SEHARI-HARI,” Kampus Akademic 

Publishing: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Management, 2025, vol. 3, no. 7 (t.t.), 

https://doi.org/10.61722/jiem.v3i7.6087. 
23 Rosalini Rosalini, Efendi Efendi, dan Muhammad Zalnur, “Integrasi Berpikir Ilmiah dan Etika Islam 

untuk Menguatkan Budi Pekerti Siswa di Era Digital,” Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam 3, no. 6 

(Desember 2025): 245–58, https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i6.1596. 
24 Dwi Daryanto dan Fetty Ernawati, “Integrasi Moral Dan Etika dalam Pendidikan Agama Islam,” 

Dinamika 9, no. 1 (2024). 
25 Erwin, “The Existence of Islamic Education Towards Moral Development in the 5.0 Era,” ETDC: 

Indonesian Journal of Research and Educational Review 3, no. 1 (Desember 2023): 19–28, 

https://doi.org/10.51574/ijrer.v3i1.970. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

265 

 

dibahas pentingnya penalaran moral yang logis dan kontekstual. Penelitian filsafat etika modern 

menyoroti kebutuhan pemikiran rasional yang mendukung pemahaman moral Islam tanpa 

kehilangan landasan wahyu.26 

Penelitian lain menekankan bahwa etika Islam tidak hanya membentuk perilaku moral 

individu, tetapi juga dapat menjadi landasan untuk pembangunan sosial dan ekonomi yang 

berkelanjutan melalui prinsip solidaritas, keadilan, dan kesejahteraan komunitas. Kajian baru 

menunjukkan bahwa moral dan nilai etik Islam memiliki relevansi global ketika menghadapi 

isu-isu kontemporer, seperti globalisasi, pluralitas, dan teknologi. Penemuan ini menekankan 

bahwa etika Islam dapat berkontribusi dalam pembentukan sistem moral universal yang 

berkeadilan.27 

 

D. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa moralitas 

dalam perspektif akidah Islam memiliki karakter normatif dan objektif, karena bersumber 

langsung dari wahyu sebagai standar utama penilaian baik dan buruk. Akidah tidak hanya 

berfungsi sebagai keyakinan teologis, tetapi juga sebagai fondasi etis yang mengarahkan 

perilaku manusia dalam kehidupan individu maupun sosial. Dengan demikian, moralitas dalam 

Islam tidak dapat dilepaskan dari dimensi keimanan, sebab kualitas moral seseorang berkorelasi 

erat dengan kekuatan akidah yang dimilikinya. Temuan ini menegaskan bahwa relativitas moral 

tidak dapat diterima secara mutlak dalam kerangka akidah Islam, karena berpotensi 

mengaburkan nilai-nilai ilahiah yang bersifat universal dan mengikat. 

Selain itu, kajian ini menunjukkan bahwa filsafat Islam memberikan kontribusi penting 

dalam menjelaskan dan mengingatkan kembali nilai-nilai moral Islam melalui pendekatan 

rasional dan reflektif. Filsafat Islam tidak menempatkan akal sebagai penentu mutlak nilai 

moral, melainkan sebagai instrumen untuk memahami, menginternalisasi, dan 

mengontekstualisasikan ajaran wahyu. Relasi antara akal dan wahyu dalam filsafat Islam 

bersifat komplementer, sehingga keduanya saling menguatkan dalam membangun konsep 

moralitas yang utuh. Dengan pendekatan ini, moralitas Islam tidak hanya dipahami secara 

dogmatis, tetapi juga dapat dipertanggungjawabkan secara intelektual, sekaligus 

membedakannya dari etika relativistik yang berkembang dalam pemikiran modern. 

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa konsep moralitas dalam akidah dan filsafat 

Islam memiliki relevansi yang kuat dalam menjawab tantangan kehidupan kontemporer. Di 

tengah arus globalisasi, pluralitas nilai, dan perkembangan teknologi, moralitas Islam tetap 

mampu menjadi kerangka etis yang adaptif tanpa kehilangan prinsip-prinsip dasarnya. 

Pendekatan integratif antara akidah dan filsafat Islam sebagaimana ditawarkan dalam penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik bagi pengembangan kajian etika Islam, 

sekaligus menjadi rujukan praktis dalam membangun kehidupan masyarakat yang berlandaskan 

nilai-nilai moral, keadilan, dan tanggung jawab. Dengan demikian, moralitas Islam dapat 

dipahami sebagai sistem nilai yang tidak hanya relevan secara teologis dan filosofis, tetapi juga 

aplikatif dalam realitas kehidupan modern. 

 

 

Referensi   

 

Abdul Mustaqim. “Epistemologi Etika Islam,.” Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 
26 Nabilah Marwa dan Nisa Mustika, “The Role of Islamic Ethics in Shaping Resilient Social and Economic 

Systems,” Sinergi International Journal of Islamic Studies 2, no. 4 (2024). 
27 Faisal Muhammad Nur, “Modern Challenges in Islamic Practice: The Role of Morality and Ethics,” 

Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 4, no. 1 (Maret 2024): 98, 

https://doi.org/10.22373/arj.v4i1.23661. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

266 

 

14, no. 2 (2020). 
 

Abu Hamid Al-Ghazali. Ihya Ulum Al-Din. 3 ed. 3. Beirut: Dar Al-Kutub, 2005. 
 

Daryanto, Dwi, dan Fetty Ernawati. “Integrasi Moral Dan Etika dalam Pendidikan Agama 

Islam.” Dinamika 9, no. 1 (2024). 
 

Erwin. “The Existence of Islamic Education Towards Moral Development in the 5.0 Era.” 

ETDC: Indonesian Journal of Research and Educational Review 3, no. 1 (Desember 

2023): 19–28. https://doi.org/10.51574/ijrer.v3i1.970. 
 

Halik, Abdul, Maila Khaerani, Afnan Raodah, dan Hikmah Mursalim. “Aksiologi Pendidikan 

Islam: Etika, Moralitas dan Moderasi Beragama.” Al-Fikri: Jurnal Studi dan Penelitian 

Pendidikan Islam 8, no. 2 (2025). 
 

Harun Nasution. Filsafat dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1995. 
 

———. Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan. Jakarta: UI Press, 1986. 
 

Hayatunnisa Hayatunnisa, Jenika Fejrin, Milki Salwa Nor Azizah, Muhamad Ilham, Wayan 

Gastiadirrijal, Syahidin Syahidin, dan Muhamad Parhan. “Konsep Etika Dan Moralitas 

Sebagai Materi Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.” ALFIHRIS : Jurnal 

Inspirasi Pendidikan 2, no. 2 (Januari 2024): 77–84. 

https://doi.org/10.59246/alfihris.v2i2.765. 
 

Ibn Miskawayh. Tahdzib al-Akhlak wa Tathir al-A‘raq. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1985. 
 

M. Amin Abdullah. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1996. 
 

Majid Fakhry. Ethical Theories in Islam. Leiden: Brill, 1991. 
 

Marwa, Nabilah, dan Nisa Mustika. “The Role of Islamic Ethics in Shaping Resilient Social and 

Economic Systems.” Sinergi International Journal of Islamic Studies 2, no. 4 (2024). 
 

Mestika Zed. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008. 
 

Nashirah Dwi Arini Faiza, Tia Angrelia, Siti Nuriyah Ahmad, Risya Purnama Sari, Fitria 

Mayasari, dan Wismanto Wismanto. “Aqidah dan Etika: Membangun Moralitas di 

Tengah Perubahan Sosial.” Karakter : Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 1 

(Desember 2024): 72–79. https://doi.org/10.61132/karakter.v2i1.368. 
 

Nur, Faisal Muhammad. “Modern Challenges in Islamic Practice: The Role of Morality and 

Ethics.” Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama 4, no. 1 (Maret 2024): 98. 

https://doi.org/10.22373/arj.v4i1.23661. 
 

Oliver Leaman. An Introduction to Classical Islamic Philosophy. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2002. 
 

Ramadhini, Suci. “IMPLEMENTASI HADIS SEBAGAI NILAI ETIKA DAN MORAL 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

267 

 

DALAM BERINTERAKSI DENGAN SESAMA MANUSIA DALAM KEHIDUPAN 

SEHARI-HARI.” Kampus Akademic Publishing: Jurnal Ilmiah Ekonomi dan 

Management, 2025, vol. 3, no. 7 (t.t.). https://doi.org/10.61722/jiem.v3i7.6087. 
 

Rayfansyah, Muhammad, dan Z Zarkasih. “HADIS-HADIS TENTANG MORALITAS DAN 

SPIRITUALITAS: RUHANI, IBADAH DAN ETIKA.” AL-Fikrah: Jurnal Studi Ilmu 

Pendidikan dan Keislaman 8, no. 2 (2025). 
 

Rosalini Rosalini, Efendi Efendi, dan Muhammad Zalnur. “Integrasi Berpikir Ilmiah dan Etika 

Islam untuk Menguatkan Budi Pekerti Siswa di Era Digital.” Jurnal Manajemen dan 

Pendidikan Agama Islam 3, no. 6 (Desember 2025): 245–58. 

https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i6.1596. 
 

Shaukat, Muhammad Awais dan Tahira Basharat. “A Study of Relativistic Theory of Ethics in 

the Light of Islamic Theory of Morality.” Journal of Islamic Thought and Civilization 12, 

no. 2 (Desember 2022): 286–98. https://doi.org/10.32350/jitc.122.20. 
 

Sugiono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2018. 
 

Toshihiko Izutsu. Ethico-Religious Concepts in the Qur’an. Montreal: McGill University Press, 

1966. 

 

 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

