
MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

243 

 

RAHMAT LIL-‘ALAMIN DAN PERLAWANAN KEZALIMAN ATAS PALESTINA: 

ANALISIS PENDEKATAN MAQASHID QUR’AN 

 

 

Ilham Abiyusuf             

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau    

E-Mail: ilhamabiyu42@gmail.com 

 

Fadhli Maulana Ihsan 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau    

E-Mail: fadhlimaulana175@gmail.com 

 

Pakhrurrozi 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau    

E-Mail: pakhrurrozi@gmail.com 

 

Edi Hermanto 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau    

E-Mail: edihermanto@uin-suska.ac.id 

 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji konsep rahmatan lil-‘alamin dalam Al-Qur’an sebagai landasan etis dalam 

merespons konflik kemanusiaan di Palestina. Di tengah realitas penindasan, kekerasan, dan 

pelanggaran hak asasi manusia yang terus berlangsung, nilai-nilai Qur’ani tentang kasih sayang, 

keadilan, pengampunan, dan penghormatan terhadap martabat manusia kerap terpinggirkan oleh 

kepentingan politik dan kekuasaan. Rumusan masalah penelitian ini adalah bagaimana konsep 

rahmatan lil-‘alamin dapat dipahami melalui pendekatan maqāṣid al-Qur’an serta relevansinya 

terhadap konteks konflik Palestina–Israel. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi pustaka (library research). Data primer berupa QS. Ali Imran [3]:159, Az-

Zumar [39]:53, Al-Anbiya [21]:107, dan Luqman [31]:18 yang dianalisis menggunakan 

pendekatan maqāṣid al-Qur’an dengan rujukan utama Tafsir At-Taḥrīr wa At-Tanwīr karya Ibn 

‘Āshūr, sementara data sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah, buku, serta laporan HAM 

internasional. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keempat ayat tersebut menegaskan 

pentingnya sikap lemah lembut, musyawarah, pengampunan, harapan atas rahmat Allah, serta 

larangan kesombongan dan kekerasan dalam relasi sosial. Nilai-nilai tersebut selaras dengan 

prinsip perlindungan hak asasi manusia, khususnya terhadap kelompok rentan seperti 

perempuan dan anak-anak di Palestina. Dengan demikian, konsep rahmatan lil-‘alamin bukan 

hanya bersifat teologis, tetapi juga memiliki implikasi sosial, budaya, dan kemanusiaan sebagai 

dasar untuk menegakkan keadilan, perdamaian, dan martabat manusia di tengah konflik 

berkepanjangan Palestina-Israel. 

 

Kata Kunci: Rahmatan lil-‘Alamin, Maqashid al-Qur’an, Palestina, Keadilan, Kemanusiaan 

 

Abstract 

This Article examines the concept of rahmatan lil-‘alamin in the Qur’an as an ethical 

foundation in responding to the humanitarian conflict in Palestine. Amid ongoing oppression, 

violence, and human rights violations, Qur’anic values such as compassion, justice, 

forgiveness, and respect for human dignity are often marginalized by political and power 

interests. The main problem addressed in this research is how the concept of rahmatan lil-

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:ilhamabiyu42@gmail.com
mailto:fadhlimaulana175@gmail.com
mailto:pakhrurrozi@gmail.com
mailto:edihermanto@uin-suska.ac.id


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

244 

 

‘alamin can be understood through a maqāṣid al-Qur’an approach and its relevance to the 

Palestine–Israel conflict. This study employs a qualitative approach using library research 

methods. The primary data consist of QS. Ali Imran [3]:159, Az-Zumar [39]:53, Al-Anbiya 

[21]:107, and Luqman [31]:18, analyzed through a maqāṣid al-Qur’an perspective with Ibn 

‘Āshūr’s At-Taḥrīr wa At-Tanwīr as the main exegetical reference. Secondary data are drawn 

from academic journals, books, and international human rights reports. The findings indicate 

that these verses emphasize gentleness, consultation, forgiveness, hope in divine mercy, and the 

rejection of arrogance and violence in social relations. These values align with the principles of 

human rights protection, particularly for vulnerable groups such as women and children in 

Palestine. Therefore, rahmatan lil-‘alamin is not merely a theological concept but also carries 

social, cultural, and humanitarian implications as a foundation for establishing justice, peace, 

and human dignity in a prolonged conflict situation Palestine-Israel. 

 

Keywords: Rahmatan lil-‘Alamin, Maqashid al-Qur’an, Palestine, Justice, Humanity 

 

 

A. Pendahuluan 

Dalam perkembangan kehidupan manusia modern, fenomena sosial dan budaya selalu 

menjadi ruang interaksi yang mempertemukan beragam nilai, keyakinan, serta kepentingan.1 

Al-Qur’an sebagai pedoman hidup umat Islam tidak hanya berbicara tentang aspek ibadah dan 

akidah, tetapi juga memberikan prinsip-prinsip etis dan moral dalam membangun relasi sosial 

yang berkeadilan.2 Melalui nilai-nilai universal seperti kasih sayang, musyawarah, dan 

penghormatan terhadap martabat manusia, Islam mengajarkan keseimbangan antara hubungan 

manusia dengan Tuhan (ḥabl min Allāh) dan hubungan manusia dengan sesama (ḥabl min al-

nās). 

Namun, di tengah dinamika global saat ini, prinsip-prinsip tersebut sering kali diabaikan, 

terutama ketika kekuasaan dan kepentingan politik mendominasi tatanan sosial. Konflik 

kemanusiaan yang terjadi di Palestina menjadi salah satu contoh nyata bagaimana nilai keadilan 

dan kasih sayang terpinggirkan. Dalam situasi seperti ini, kajian terhadap nilai-nilai rahmatan 

lil-‘alamin dalam Al-Qur’an menjadi relevan dan mendesak, bukan hanya sebagai wacana 

teologis, tetapi juga sebagai landasan etis untuk menegakkan perdamaian dan kemanusiaan. 

 Interaksi sosial sendiri merupakan proses hubungan timbal balik antara individu maupun 

kelompok yang saling memengaruhi satu sama lain dalam kehidupan bermasyarakat.3 Dalam 

konteks Al-Qur’an, interaksi sosial memiliki makna yang lebih luas karena mencakup nilai-nilai 

moral dan spiritual, seperti keadilan, kasih sayang, dan penghormatan terhadap sesama tanpa 

memandang latar belakang ras, agama, atau bangsa.4 Prinsip ini tercermin dalam Q.S. Al-

Mumtahanah [60]: 8 yang menegaskan pentingnya berlaku adil dan berbuat baik kepada siapa 

pun yang tidak memerangi umat Islam. Namun, nilai-nilai luhur tersebut justru tampak 

terabaikan dalam realitas konflik Palestina–Israel. Hubungan sosial yang seharusnya dibangun 

di atas dasar keadilan dan kemanusiaan berubah menjadi relasi yang penuh kekerasan, 

penindasan, dan ketidakadilan. Oleh karena itu, kajian mengenai interaksi sosial dalam 

perspektif Al-Qur’an menjadi penting untuk menyoroti bagaimana nilai-nilai rahmatan lil-

 
1 Santio Arivianto et al., “Dampak Teknologi Pada Implikasi Sosial, Kultural, Dan Keagamaan Dalam 

Kehidupan Manusia Modern,” Moderasi: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 1, no. 01 (2022). 
2 Abd Muqit and Aftonur Rosyad, “Signifikansi Dan Relevansi Edukasi Al-Quran Di Era Modern,” 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (2024): 389–98. 
3 Irma Magara, “INTERAKSI SOSIAL DAN PEMBENTUKAN NILAI-NILAI BUDAYA,” MOSAIK 

PERADABAN, n.d., 61. 
4 Indo Uleng and Andi Aderus, “Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspek: Penggambaran Islam Yang 

Sebenarnya, Islam Sebagai Agama, Dan Islam Sebagai Tafsir Keagamaan,” Jurnal Andi Djemma| Jurnal 

Pendidikan 8, no. 1 (2025): 1–10. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

245 

 

‘alamin   dapat menjadi dasar dalam menegakkan keadilan dan kemanusiaan di tengah konflik 

tersebut. 

 Konflik Palestina-Israel merupakan salah satu konflik terpanjang dan paling rumit 

dalam sejarah modern, yang telah berlangsung lebih dari tujuh dekade.5 Konflik ini melibatkan 

berbagai pihak, baik negara maupun kelompok non-negara, serta berkaitan erat dengan 

persoalan wilayah, identitas bangsa, hak asasi manusia, dan hukum internasional. Sejak 

berdirinya israel pada tahun 1948, rakyat Palestina terus mengalami gelombang kekerasan, 

pengusiran, dan pendudukan yang memberi dampak langsung terhadap masyarakat sipil 

Palestina.6 

Hak asasi manusia wajib dilindungi oleh setiap negara di seluruh dunia.7 Konflik antara 

Palestina dan Israel yang merenggut banyak korban jiwa jelas merupakan bentuk pelanggaran 

HAM.8 Korban yang jatuh, terutama dari kalangan sipil, perempuan, dan anak-anak, 

menunjukkan betapa serisusnya pelanggaran tersebut. Setiap individu memiliki hak asasi yang 

harus dijunjung tinggi dan diberi perlindungan.9 Tidak heran jika konflik ini menimbulkan 

keprihatinan mendalam di berbagai negara. Situasi di Palestina menjadi salah satu contoh nyata 

pelanggaran HAM berat yang membutuhkan penanganan tegas dan segera. 

Pelanggaran HAM dalam konflik Palestina-Israel sangat memprihatinkan, terutama 

karena menyasar hak-hak perempuan dan anak-anak. Oleh sebab itu, perlu ada penegasan 

perlindungan HAM secara ketat dalam konteks konflik tersebut. Hal ini sejalan dengan prinsip 

yang tercantum dalam DUHAM (Universal Declaration of Human Rights), yang menegaskan 

hak-hak fundamental, termasuk hak untuk hidup dan memperoleh keamanan diri.10 

Konflik berkepanjangan antara Palestina dan Israel telah menimbulkan dampak destruktif 

terhadap infrastruktur vital, termasuk pemukiman penduduk, institusi pendidikan, tempat 

peribadatan, serta fasilitas kesehatan.11 Fenomena ini menunjukkan adanya indikasi pelanggaran 

hak asasi manusia, khususnya yang berkaitan dengan perlindungan hak-hak anak di Palestina. 

Data menunjukkan bahwa ratusan anak Palestina, diperkirakan mencapai 500–700 orang 

berusia sekitar 12 tahun, menjadi korban penahanan dan proses peradilan oleh otoritas Israel 

setiap tahunnya.12 

Tuduhan yang kerap dijadikan dasar penahanan tersebut, ialah tindakan pelemparan batu 

terhadap aparat militer Israel. Berdasarkan regulasi militer Israel, anak-anak pada usia 12 tahun 

telah dapat dikenai hukuman penjara, sebuah kebijakan yang secara substantif bertentangan 

dengan norma-norma hak asasi manusia internasional. Padahal, secara prinsipil, anak-anak 

seharusnya memperoleh perlindungan maksimal dari negara, bukan justru menjadi korban 

ketidakadilan dalam konflik yang berlangsung di wilayah tersebut.13 

 
5 Alia Rahmatulummah and Sekar Anugrah Resky, “Eskalasi Konflik Iran-Israel Di Damaskus: Implikasi 

Terhadap Stabilitas Keamanan Regional Dan Global,” Jurnal Hubungan Luar Negeri 9, no. 1 (2024): 49–68. 
6 Nabila Khansarani, “Pelanggaran HAM Di Palestina: Tinjauan Terhadap Peran Mahkamah Pidana 

Internasional,” NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial 12, no. 8 (2025): 3419. 
7 Hanif Maulana Yusuf et al., “Hak Asasi Manusia (HAM),” Advances in Social Humanities Research 1, no. 

5 (2023): 511–19. 
8 Ayla Zhafira, “Berdirinya Negara Di Atas Negara: Sejarah Perampasan Tanah Palestina Oleh Israel Yang 

Membawa Pada Pelanggaran Hak Asasi Manusia,” AL-BAHTS: Jurnal Ilmu Sosial, Politik, Dan Hukum 1, no. 1 

(2023): 15–22. 
9 Kuswan Hadji et al., “Perlindungan Hukum Terhadap Hak Asasi Manusia Dalam Hukum Tata Negara,” 

ALADALAH: Jurnal Politik, Sosial, Hukum Dan Humaniora 2, no. 3 (2024): 25–33. 

 
10 Darto Wahidin and Ikmah Wati, “Konflik Palestina Dan Israel Dalam Perspektif Hak Asasi Manusia,” 

Iapa Proceedings Conference, October 2024, 338, https://doi.org/10.30589/proceedings.2024.1063.  
11 Fadlil Munawwar Manshur, Konflik Palestina-Israel: Dalam Dunia Sastra Dan Dunia Nyata (UGM 

PRESS, 2025). 
12 Wahidin and Wati, “Konflik Palestina Dan Israel Dalam Perspektif Hak Asasi Manusia.” hlm. 346 
13 Wahidin and Wati. hlm. 346 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

246 

 

Beberapa penelitian sebelumnya, konflik antara Israel dan Palestina, peneliti sebelumnya 

memaparkan konflik ini  dari  hak asasi manusia. Ihwanarotama Bella Indriasandi, Wildana 

Wargadinata, “Palestine-Israel Conflict Resolution Analysis Study in the Perspective of Islamic 

History” 2023,  memaparkan bahwa situasi Palestina saat ini sangat memprihatinkan karena 

runtuhnya kekuatan ekonomi dan militer, hilangnya hak-hak sebagai komunitas minoritas 

akibat kebijakan Israel, serta perpecahan internal yang melemahkan perjuangan mereka. 

Sehinggga diperlukan dukungan internasional dan persatuan antar kelompok di Palestina untuk 

memperbaiki kondisi tersebut.14 

Suswanta, “Memahami Persoalan Palestina-Israel dari Perspektif Islam” 2012, Israel 

meyakini Palestina sebagai “Tanah yang Dijanjikan” dan berupaya mewujudkan “Israel Raya,” 

sehingga peluang bagi Palestina untuk meraih kemerdekaan hampir tidak ada. Sebaliknya, 

dalam pandangan Islam, Palestina merupakan tanah milik umat Islam untuk selamanya, 

sehingga penguasaan Israel dianggap tidak sah dan perlawanan, termasuk jihad, dipandang 

sebagai bentuk pembelaan atas tanah tersebut.15  

Dalam konteks sosial-budaya, konflik Palestina–Israel tidak hanya merepresentasikan 

pertentangan politik, tetapi juga benturan nilai dan identitas.16 Budaya Palestina yang 

berlandaskan ajaran Islam menampilkan keteguhan spiritual dan solidaritas kemanusiaan di 

tengah penindasan. Nilai-nilai seperti kebersamaan, penghormatan terhadap perjuangan, serta 

pelestarian simbol budaya. Melalui perspektif tafsir sosial-budaya, Al-Qur’an menegaskan 

bahwa rahmatan lil-‘alamin tidak berhenti pada tataran moral dan sosial, tetapi juga mencakup 

kebudayaan yang menegakkan martabat manusia, memperkuat identitas umat, dan 

menumbuhkan peradaban yang berkeadilan. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

merajut kembali nilai-nilai universal tersebut melalui pendekatan maqashid al-Qur’an dengan 

studi kasus pada Q.S. Ali Imran [3]:159, Az-Zumar [39]:53, Al-Anbiya [21]:107, dan Luqman 

[31]:18. Adapun penelitian ini berjudul: Rahmat Lil-‘Alamin Dan Perlawanan Atas Kezaliman: 

Membaca Ulang Ali Imran 159, Az-Zumar 53, Al-Anbiya 107, Dan Luqman 18 Dalam Konteks 

Palestina” 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada analisis mendalam terhadap 

teks-teks Al-Qur’an, literatur ilmiah, serta dokumen yang membahas konflik Palestina–Israel 

dan nilai-nilai universal Islam. Sumber data primer penelitian ini berupa ayat-ayat Al-Qur’an 

yang relevan, yaitu QS. Ali Imran [3]:159, Az-Zumar [39]:53, Al-Anbiya [21]:107, dan 

Luqman [31]:18, yang dianalisis melalui pendekatan maqashid al-Qur’an dengan merujuk pada 

Tafsir At-Tahrir wa At-Tanwir karya Ibnu ‘Ashur sebagai rujukan utama penafsiran. Sementara 

itu, sumber data sekunder mencakup jurnal ilmiah, buku, laporan hak asasi manusia, dan 

penelitian terdahulu yang mengkaji konflik Palestina–Israel dari perspektif Islam, hak asasi 

manusia, maupun geopolitik internasional. Data dikumpulkan dengan menelusuri jurnal-jurnal 

ilmiah melalui berbagai database seperti Google Scholar dan DOAJ, menghimpun tafsir klasik 

maupun kontemporer terkait nilai rahmat, keadilan, kebebasan, dan ukhuwah, serta mengkaji 

laporan HAM internasional. Analisis data dilakukan dengan menggunakan pendekatan 

maqashid al-Qur’an untuk menafsirkan ayat-ayat yang dikaji dengan melihat tujuan, nilai 

 
14 Ihwanarotama Bella Indriasandi and Wildana Wargadinata, “Palestine-Israel Conflict Resolution Analysis 

Study in the Perspective of Islamic History,” Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri Humaniora 8, no. 2 (August 2023): 

102, https://doi.org/10.36722/sh.v8i2.1742. 
15 Suswanta Suswanta, “Memahami Persoalan Palestina-Israel Dari Perspektif Islam,” Jurnal Hubungan 

Internasional 1, no. 1 (2012), https://doi.org/10.18196/hi.2012.0008.70-75. 
16 M Taufiq Rahman, Agama Dan Politik Identitas Dalam Kerangka Sosial (Prodi S2 Studi Agama-Agama 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020). 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

247 

 

universal, serta relevansinya terhadap konteks konflik Palestina–Israel, hingga menghasilkan 

kesimpulan yang komprehensif. 

 

 

 

C. Pembahasan dan Hasil Penelitian 

Definisi Sosial Dan Interaksi 

Menurut KBBI (Kamus Besar Bahasa Indonesia), Interaksi adalah hal saling melakukan 

aksi, berhubungan, mempengaruhi antarhubungan, sedangkan Sosial adalah hubungan yang 

dinamis antara orang persorangan dan orang perseorangan, antara perseorangan dan kelompok, 

dan antara kelompok dan kelompok. Jadi, interaksi sosial adalah suatu hubungan timbal balik 

antara dua orang atau lebih (individu dengan individu, individu dengan kelompok, atau 

kelompok dengan kelompok) yang saling mempengaruhi satu sama lain dalam proses sosial, 

serta melibatkan tindakan seperti kontak sosial dan komunikasi.17 

Pemahaman mengenai interaksi sosial dalam Al-Qur’an menunjukkan adanya variasi 

bentuk dan corak. Ayat-ayat yang berbicara tentang hubungan antarmanusia memiliki 

penekanan makna yang beragam, namun semuanya berorientasi pada tujuan yang serupa. 

Dalam Surah Al-Mumtahanah ayat 8 

تابار  اانْ  ركُِمْ  دِيَا نْ  مِٰ يُُْرجُِوكُْمْ  والَاْ  يْنِ  الدِٰ فِِ  اتلُِوكُْمْ  يُ قا لَاْ  الَّذِيْنا  عانِ   ُ اللّٰٰ هٰىكُمُ  ي ان ْ تُ قْسِطوُْْٓا  لَا  وا وْهُمْ 
بر  ا يُُِ  الْمُقْسِطِيْا الِايْهِمْْۗ اِنَّ اللّٰٰ

Artinya : “Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-

orang yang tidak memerangimu dalam urusan agama dan tidak mengusir kamu dari kampung 

halamanmu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berlaku adil.” 

Dijelaskan bahwa interaksi sosial merupakan aktivitas saling berhubungan antara individu 

tanpa membedakan latar belakang ras, etnis, ideologi, bangsa, maupun keyakinan agama. Allah 

tidak memberikan larangan untuk menjalin hubungan dengan pihak mana pun selama mereka 

tidak bersikap memusuhi umat Islam. Sebaliknya, Allah menganjurkan agar setiap bentuk 

hubungan sosial dibangun atas dasar keadilan dan sikap baik terhadap siapa pun, baik sesama 

Muslim maupun non-Muslim.18 

 

Konflik Palestina-Israel 

Konflik Palestina–Israel merupakan salah satu konflik paling Rumit dalam sejarah 

modern. Menurut Kriesberg, konflik semacam ini memiliki tiga ciri utama. Pertama, 

berlangsung dalam jangka waktu yang sangat panjang, berawal sejak Deklarasi Balfour 1917 

yang memfasilitasi pemukiman Yahudi di tanah Palestina. Kondisi ini memicu ketegangan 

berkepanjangan, termasuk perselisihan internal antara Hamas dan Fatah yang berujung pada 

perpecahan wilayah kekuasaan Hamas di Jalur Gaza dan Fatah di Tepi Barat.19 

Kedua, konflik ini bercirikan upaya saling menjatuhkan. Israel kerap dituduh 

memberlakukan kebijakan yang menyengsarakan warga Palestina, sementara serangan balasan 

dari kelompok perlawanan Palestina, termasuk Hamas, kerap menyasar aparat dan warga sipil. 

Namun, warga Palestina tetap menjadi pihak yang paling menderita dalam konflik ini.  Ketiga, 

berbagai upaya mediasi internasional sering kali menemui kegagalan. Misalnya, Konferensi 

 
17 “Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI),” KBBI Daring, n.d., Diakses Pada Hari Rabu, Tanggal 1 

Oktober 2025, Pukul 11.30 WIB. https://www.google.com/amp/s/kbbi.web.id/interaksi.html. 
18 Hilmi Hamzah, “Biografi Singkat Dan Penafsiran Al-Maraghi Terhadap Ayat-Ayat Interaksi Sosial,” 

Hikami: Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2021): hlm. 49. 
19 Made Darme, Kurniawati, and Farida R. Wargadalem, “Konflik Palestina-Israel: Upaya Penghancuran 

Dan Pertahanan Yang Belum Berakhir, 1917-2017,” Jurnal Sejarah 7, no. 1 (2024): 52. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

248 

 

Perdamaian Paris 2017 yang dihadiri 70 negara menghasilkan keputusan melarang 

pembangunan pemukiman Israel di tanah Palestina.20 

Namun, Israel menolak keputusan tersebut, sehingga pertemuan itu gagal mencapai 

perdamaian. Berbagai negara besar, termasuk Amerika Serikat, Prancis, dan Uni Soviet, telah 

terlibat dalam upaya mediasi, tetapi hingga kini solusi permanen belum tercapai. Sejak 1948, 

negara-negara Arab seperti Yordania, Mesir, Arab Saudi, dan Suriah telah merencanakan 

perjuangan bersama untuk membebaskan Palestina dari pendudukan Israel. Menjelang 

konfrontasi besar pada 1967, Mesir bahkan menutup akses Laut Tengah di Madhaiq Tiran dan 

meminta pasukan PBB meninggalkan wilayah perbatasannya. Sebelum serangan gabungan Liga 

Arab dimulai, Israel dengan dukungan Inggris dan Prancis melancarkan serangan mendadak 

pada 5 Juni 1967. Dalam serangan tersebut, sebagian besar kekuatan udara Mesir, Yordania, 

dan Suriah dihancurkan ketika pesawat-pesawat mereka masih berada di darat. Akibatnya, 

dalam enam hari saja Israel berhasil menguasai Tepi Barat, Jalur Gaza, Gurun Sinai, dan 

Dataran Tinggi Golan, serta menduduki Al-Quds dan Masjid Al-Aqsha. Peristiwa ini menjadi 

pukulan berat bagi dunia Islam, memicu rasa duka dan solidaritas mendalam di kalangan umat 

Muslim.21 

 

Konsep Rahmatan Lil’alamin Dalam Qs Ali Imran 159, Az-Zumar 53, Al-Anbiya 107, 

Dan Al-Luqman 18  

Penafsifran QS Ali Imran 159, Az-Zumar 53, Al-Anbiya 107, dan Al-Luqman 18 dalam 

tafsir At-Tahrir wa Tanwir 

QS Ali-Imran : 159 

وْ  ضر نْ فا لَا لْبِ  الْقا غالِيْظا  فاظًّا  لاوْ كُنْتا  وا مُْ ۚ  لَا لنِْتا  اللِّٰٰ  نا  مِٰ راحْْاةٍ  ا  هُمْ  فابِما عان ْ فااعْفُ  وْلِكا ۖ  حا مِنْ  ا 
وا  بر الْمُت ا ا يُُِ لْ عالاى اللِّٰٰ ْۗ اِنَّ اللّٰٰ واكَّ اوِرْهُمْ فِِ الَْامْرِۚ فااِذاا عازامْتا ف ات ا شا مُْ وا غْفِرْ لَا  كِٰلِيْا وااسْت ا

Artinya: Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku lemah lembut 

terhadap mereka. Seandainya engkau bersikap keras dan berhati kasar, tentulah mereka akan 

menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah mereka, mohonkanlah ampunan untuk 

mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam segala urusan (penting). Kemudian, 

apabila engkau telah membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah 

mencintai orang-orang yang bertawakal”.  

Secara lahiriah ayat ini memerintahkan pelaksanaan musyawarah secara sungguh-

sungguh, yakni dengan maksud benar-benar mempertimbangkan pendapat orang yang diajak 

bermusyawarah. Hal ini ditegaskan melalui firman Allah selanjutnya: “Maka apabila engkau 

telah bertekad, bertawakallah kepada Allah.” Dhamir jamak pada frasa “wa shāwirhum” 

merujuk kepada kaum Muslimin secara khusus, yakni mereka yang telah masuk Islam dan 

kepada siapa Nabi SAW bersikap lembut. Artinya, kesalahan mereka pada Perang Uhud tidak 

boleh menjadi alasan untuk menafikan mereka dari proses musyawarah di masa mendatang, 

sebab peristiwa tersebut hanya merupakan kekeliruan sesaat yang telah diampuni Allah.22 

Ayat ini menunjukkan bahwa musyawarah merupakan perintah Allah kepada Rasulullah 

SAW. dalam hal-hal penting yang berkaitan dengan kemaslahatan umat, baik dalam urusan 

perang maupun perkara duniawi lainnya. Adapun dalam hal pensyariatan, musyawarah tidak 

diberlakukan. Sebab, jika ada wahyu, maka wajib diikuti tanpa pilihan, sementara jika tidak ada 

wahyu namun Nabi SAW berijtihad, ijtihad itu sendiri tidak termasuk ranah musyawarah 

karena ia harus berlandaskan dalil, bukan sekadar pendapat pribadi. Musyawarah hanya 
 

20 Darme, Kurniawati, and Wargadalem. hlm. 53 
21 Misri A Muchsin, “Palestina Dan Israel: Sejarah, Konflik Dan Masa Depan,” MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Keislaman 39, no. 2 (December 2015), https://doi.org/10.30821/miqot.v39i2.32. 
 محمد اطاحِرابن عاشور, تفسير التحرير وا لتنوير, ٤ )تونس: التونسية للنشر, 1984(.  22

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

249 

 

mungkin dilakukan pada aspek pelaksanaan, sebagaimana pernah dilakukan oleh Umar bin al-

Khaṭṭāb dan Utsman bin ‘Affān.23 

Ibn ‘Athiyyah menegaskan bahwa musyawarah adalah bagian dari kaidah syariat dan 

pokok hukum yang kuat; bahkan, pemimpin yang enggan bermusyawarah dengan ahli ilmu dan 

agama, menurutnya, layak dicopot dari kepemimpinannya. Meskipun demikian, Ibn ‘Arafah 

mengkritik pendapat ini, bukan untuk menolak kewajiban musyawarah, tetapi karena ia 

menganalogikannya dengan pandangan ahli kalam yang menyatakan bahwa kefasikan 

pemimpin tidak cukup menjadi alasan pencopotan. Ia berargumen bahwa meninggalkan 

musyawarah memang termasuk perbuatan fasik, tetapi dampaknya berbeda dengan kefasikan 

personal karena berpotensi merugikan kemaslahatan umat. Oleh sebab itu, dalam mazhab 

Māliki, perintah musyawarah dipahami bersifat wajib, kecuali jika ada dalil khusus yang 

membatasinya hanya untuk Nabi SAW.24 

Selanjutnya, firman Allah “maka bertawakkallah kepada Allah” merupakan konsekuensi 

dari tekad yang telah dibulatkan. Maknanya adalah, setelah hasil musyawarah diputuskan, 

hendaknya segera dilaksanakan tanpa penundaan, seraya bertawakal kepada Allah. Sebab, 

penundaan hanya menimbulkan keraguan dan membuang waktu, sementara musyawarah 

bertujuan menemukan cara terbaik untuk mencapai keberhasilan. Dengan demikian, ayat ini 

sekaligus memberikan pemahaman paling jelas tentang makna tawakal yang sering kali 

disalahpahami sebagian kalangan, hingga berpotensi merusak prinsip dasar agama.25 

QS. Az-Zumar : 53 

عًا ْۗانَِّه  قُلْ يٰعِباادِيا الَّذِيْنا ااسْرافُ وْا عالْٰٓى اانْ فُسِهِمْ لَا ت اقْناطوُْا مِنْ رَّحْْا  ي ْ نُ وْبا جَاِ ا ي اغْفِرُ الذر ةِ اللِّٰٰ ْۗاِنَّ اللّٰٰ
 هُوا الْغافُوْرُ الرَّحِيْمُ 

Artinya: Katakanlah (Nabi Muhammad), “Wahai hamba-hamba-Ku yang melampaui 

batas (dengan menzalimi) dirinya sendiri, janganlah berputus asa dari rahmat Allah. 

Sesungguhnya Allah mengampuni dosa semuanya. Sesungguhnya Dialah Yang Maha 

Pengampun lagi Maha Penyayang. 

Seruan Al-Qur’an dengan lafaz “wahai hamba-hamba-Ku” pada awalnya ditujukan 

kepada kaum musyrik, sebagaimana ditegaskan dalam beberapa ayat yang memerintahkan 

mereka untuk berserah diri sebelum turunnya azab Allah dan mengingatkan tentang sikap 

pendustaan serta kesombongan yang mereka lakukan. Fenomena ini berbeda dengan kebiasaan 

Al-Qur’an yang umumnya menyematkan ungkapan “hamba-hamba-Ku” kepada orang-orang 

beriman. Riwayat dari Ibn ‘Abbas dalam Shahih al-Bukhari menjelaskan bahwa sejumlah 

musyrik yang terlibat dalam dosa-dosa besar seperti pembunuhan dan perzinaan datang kepada 

Nabi SAW untuk menanyakan kemungkinan adanya ampunan bagi mereka. Menanggapi hal 

tersebut, turunlah beberapa ayat yang memberikan harapan ampunan bagi siapa pun yang 

bertobat, beriman, dan beramal saleh, termasuk firman Allah: “Wahai hamba-hamba-Ku yang 

melampaui batas terhadap diri mereka sendiri, janganlah kalian berputus asa dari rahmat 

Allah.”26 

Seruan ini menegaskan bahwa sekalipun mereka terjerumus dalam dosa, status mereka 

sebagai hamba Allah tetap diakui, dan pintu rahmat-Nya senantiasa terbuka. Istilah isrāf 

(melampaui batas) dalam ayat ini mengacu pada tindakan berlebihan dalam dosa dan 

kemaksiatan, sebagaimana penggunaannya dalam ayat-ayat lain yang melarang sikap berlebihan 

dalam konsumsi maupun tindakan kekerasan. Dalam konteks ini, perbuatan isrāf dipahami 

sebagai beban moral dan spiritual yang memberatkan pelakunya. Dengan demikian, seruan 
 

  ١٤٧.عاشور 23
  ١٤٨.عاشور 24
  ١٥١.عاشور 25
 محمد اطا حير إبن عاشور, تفسير التحرير وا لتنوير, ٢٤ )تونس: التونسية للنشر, 1984(.  26

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

250 

 

ampunan Allah bukanlah pemberian tanpa prasyarat, melainkan ajakan untuk menempuh sebab-

sebab yang mendatangkan ampunan melalui pertobatan yang tulus, keimanan yang benar, dan 

amal saleh yang konsisten, sejalan dengan sifat Allah yang Maha Luas rahmat dan ampunan-

Nya.27 

QS. Al-Anbiya: 107 

لْنٰكا اِلََّ راحْْاةً للِْٰعٰلامِيْا  آْ اارْسا ما  وا
Artinya: Kami tidak mengutus engkau (Nabi Muhammad), kecuali sebagai rahmat bagi 

seluruh alam. 

Surah ini dibangun di atas fondasi penegasan kerasulan Nabi Muhammad SAW serta 

kebenaran misi dakwah beliau. Surah dibuka dengan peringatan kepada pihak-pihak yang 

menentang tentang dekatnya hari perhitungan (kiamat) dan segera tibanya janji Allah terhadap 

mereka, disertai penegasan bahwa kerasulan Muhammad SAW bukanlah fenomena baru dalam 

sejarah kenabian. Para rasul sebelumnya disebutkan secara umum, kemudian sebagian 

dijabarkan secara lebih terperinci, disertai nasihat dan argumentasi rasional yang menguatkan 

pesan-pesan tersebut.28 

Selanjutnya, ayat ini mengaitkan semua pembahasan sebelumnya tentang para nabi yang 

telah dikaruniai hikmah, ilmu, dan kemuliaan oleh Allah, dengan penegasan mengenai 

diutusnya Muhammad SAW. Keistimewaan risalah beliau dibandingkan syariat-syariat 

terdahulu terletak pada sifat universalitas dan keberlanjutannya, dimana risalah ini diposisikan 

sebagai rahmat bagi seluruh alam. Dengan demikian, kalimat ini menjadi penutup dari 

penyebutan keutamaan para nabi, sejalan dengan firman Allah: “Dan Kami jadikan dia 

(Maryam) dan anaknya sebagai tanda (kebesaran) bagi seluruh alam” sedangkan ayat-ayat di 

antaranya berfungsi sebagai sisipan yang memberikan penjelasan tambahan.29 

Struktur linguistik ayat ini menunjukkan tingkat kefasihan yang tinggi. Meskipun 

redaksinya singkat, ayat tersebut mencakup pujian terhadap Rasul SAW , pujian terhadap Dzat 

yang mengutusnya (Allah Ta‘ala), dan pujian terhadap risalah yang dibawanya sebagai 

manifestasi rahmat Allah bagi seluruh manusia. Bahkan, risalah itu sendiri merupakan wujud 

rahmat Allah bagi makhluk-Nya.30 

Menariknya, penggunaan bentuk nakirah (tanpa alif-lam) pada kata rahmah (رحمة) dalam 

konteks ini bukan dimaksudkan untuk pembatasan makna, melainkan untuk memberikan 

nuansa pengagungan. Jika maksudnya pembatasan, tentu redaksi ayat akan berbunyi: “kecuali 

agar Kami merahmati seluruh alam” atau “kecuali bahwa engkau adalah rahmat bagi seluruh 

alam.” Namun, bentuk nakirah di sini justru menunjukkan jenis rahmat yang bersifat agung dan 

universal. Oleh karena itu, Allah secara khusus menyifati Nabi Muhammad SAW dalam ayat 

ini dengan sebutan rahmat, suatu gelar yang tidak diberikan kepada nabi lain di dalam  Al-

Qur’an.31 

Hal ini sejalan dengan firman Allah: “Sungguh telah datang kepada kalian seorang rasul 

dari golongan kalian sendiri; terasa berat olehnya penderitaan kalian; sangat menginginkan 

(kebaikan) bagi kalian; kepada orang-orang mukmin sangat penyantun lagi penyayang” (QS. 

At-Taubah: 128), serta firman-Nya: “Maka dengan rahmat dari Allah engkau berlaku lemah 

lembut terhadap mereka” (QS. Ali ‘Imran: 159). Ayat terakhir ini menegaskan bahwa sifat 

lemah lembut Nabi SAW lahir dari rahmat yang telah Allah tetapkan dalam fitrah dan 

kepribadian beliau.32 

 
  ٤١.عاشور 27

 عاشور. 28
  ١٦٥.عاشور 29
  ١٦٥.عاشور 30
  ١٦٦.عاشور 31
  ١٦٧.عاشور 32

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

251 

 

QS. Al-Luqman : 18 

بر كُلَّ مُُْتاالٍ فاخُوْرٍۚ  ا لَا يُُِ راحًاْۗ اِنَّ اللّٰٰ كا للِنَّاسِ والَا تَاْشِ فِِ الَْارْضِ ما دَّ عِٰرْ خا  والَا تُصا
Artinya: Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong) dan 

janganlah berjalan di bumi ini dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap 

orang yang sombong lagi sangat membanggakan diri. 

Makna yang terkandung dalam QS. Luqman ayat 18 menegaskan larangan terhadap 

segala bentuk perilaku yang merendahkan martabat manusia. Larangan berpaling dengan sikap 

menghina tidak semata-mata terbatas pada ekspresi fisik, seperti memalingkan pipi, melainkan 

mencakup pula bentuk penghinaan verbal, seperti ucapan yang merendahkan atau caci maki. 

Fenomena ini memiliki kesetaraan makna dengan larangan dalam QS. Al-Isrā’ [17]: 23, “Maka 

janganlah engkau berkata kepada keduanya: ‘Ah’,” yang merepresentasikan bentuk larangan 

paling ringan namun dengan cakupan yang bersifat universal. Perbedaannya terletak pada aspek 

retoris: frasa “wa lā tuṣa‘ir” menggunakan gaya bahasa tamthīl kinā’ī (perumpamaan kiasan), 

sedangkan “fa-lā taqul lahumā uffin” merupakan kiasan murni tanpa perumpamaan.33  

Lebih lanjut, istilah marah dalam ayat ini mengandung konotasi perasaan bangga diri 

yang berlebihan, yang dimanifestasikan melalui cara berjalan dengan kesombongan. Secara 

gramatikal, istilah marah di sini berfungsi sebagai ṣifah maf‘ūl muṭlaq, yang memberikan 

penguatan makna terhadap larangan, yakni “berjalan dengan penuh keangkuhan.”34 Penempatan 

frasa “di bumi” setelah larangan “janganlah engkau berjalan”meskipun berjalan secara kodrati 

memang terjadi di bumi memiliki nilai retoris yang signifikan. Hal ini menekankan bahwa bumi 

merupakan ruang eksistensial yang sama-sama dihuni oleh seluruh manusia, baik yang kuat 

maupun yang lemah. Dengan demikian, kesombongan tidak memiliki landasan yang rasional 

karena setiap manusia menempati ruang hidup yang setara.35 

Firman Allah “Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap orang yang sombong lagi 

membanggakan diri” memiliki keterkaitan semantik dengan ayat lain seperti “Sesungguhnya 

Allah Maha Lembut lagi Maha Mengetahui”. Dalam konteks linguistik, istilah al-mukhtāl 

merupakan bentuk ism fā‘il dari verba ikhtāla (berwazan ifti‘āl) yang berakar dari kata khāla 

 Seseorang yang bersikap angkuh disebut khā’il, sedangkan khuyalā’ mengandung makna .(خَالَ )

kesombongan yang berlebihan. Pola ifti‘āl di sini menandakan intensitas makna yang 

melampaui batas kebiasaan. Secara morfologis, bentuk asalnya adalah mukhtayil, kemudian 

mengalami proses i‘lāl (perubahan fonologis pada huruf illat), sehingga menjadi mukhtāl.36 

Dengan demikian, firman “Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap orang yang 

sombong” berkorespondensi dengan larangan “janganlah engkau memalingkan pipimu dari 

manusia”, sedangkan frasa “lagi membanggakan diri” berpasangan makna dengan larangan 

“janganlah engkau berjalan di bumi dengan sombong.” Istilah fakhūr secara khusus merujuk 

kepada individu yang memiliki kecenderungan berlebihan dalam membanggakan diri, 

sebagaimana ditegaskan pula dalam QS. An-Nisā’. Secara keseluruhan, ayat “Sesungguhnya 

Allah tidak menyukai setiap orang yang sombong lagi membanggakan diri” mengandung pesan 

teologis bahwa Allah tidak meridhai sifat kesombongan dalam bentuk apa pun. Penegasan ini 

tidak hanya berlaku secara kolektif, melainkan mencakup setiap individu yang menampakkan 

sifat tersebut, sehingga meliputi aspek etis, moral, dan spiritual sekaligus.37 

 

Konsep Rahmatan Lil’alamin dalam ayat 

Istilah rahmatan berasal dari kata rahmah yang berarti kasih sayang, anugerah, dan 

 
 عاشور. 33
  ١٦٧.عاشور 34
  ١٦٧.عاشور 35
  ١٦٧.عاشور 36
  ١٦٧.عاشور 37

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

252 

 

kebaikan. Sementara itu, lil ‘alamin bermakna seluruh alam, yang mencakup semua makhluk 

dan ciptaan Allah, bukan hanya manusia, tetapi juga seluruh jagat raya. Dengan demikian, 

rahmatan lil ‘alamin adalah konsep dalam Islam yang menegaskan bahwa ajaran Islam 

membawa kedamaian, kasih sayang, dan kemaslahatan bagi manusia serta seluruh alam 

semesta. Konsep ini ditegaskan dalam Al-Qur’an surat Al-Anbiya ayat 107: “Dan Kami tidak 

mengutus engkau (Muhammad), melainkan sebagai rahmat bagi seluruh alam.” Ayat tersebut 

menjelaskan bahwa jika ajaran Islam dilaksanakan dengan benar, maka ia akan menghadirkan 

rahmat, baik bagi kaum Muslim maupun bagi seluruh ciptaan Allah. Rahmat ini terbagi menjadi 

dua jenis. Pertama, rahmat rahman, yakni rahmat Allah yang bersifat umum dan diberikan 

kepada semua makhluk, termasuk non-Muslim. Kedua, rahmat rahim, yaitu rahmat yang 

bersifat khusus berupa anugerah surga, yang hanya diberikan kepada orang-orang beriman.38 

Islam sebagai agama rahmatan lil-‘ālamīn, yaitu agama yang membawa rahmat dan 

kesejahteraan bagi seluruh alam semesta termasuk manusia, hewan, tumbuhan, bahkan jin.39 

Dalam QS Ali-Imran : 159 menegaskan bahwa sikap kelembutan Nabi Muhammad SAW 

terhadap para sahabatnya merupakan manifestasi nyata dari rahmat Ilahi yang melingkupi 

seluruh aspek kehidupan. Dalam karya At-Tahrir wa al-Tanwir, Ibn ‘Ashur menekankan bahwa 

kelembutan tersebut tidak sekadar merupakan ekspresi moral individual, melainkan juga 

merupakan landasan etis yang fundamental bagi proses dakwah dan praktik kepemimpinan 

yang berorientasi pada kasih sayang serta kemaslahatan umat. Ayat ini secara eksplisit 

memerintahkan Nabi SAW  untuk memaafkan kesalahan para sahabatnya serta memohonkan 

ampunan bagi mereka, sebagaimana yang terjadi pascaperistiwa Uhud. Hal ini menunjukkan 

bahwa nilai rahmat dalam Islam bersifat inklusif dan melampaui sekadar batas-batas kesalahan 

individu, selama kesalahan tersebut tidak berimplikasi pada penentangan prinsip-prinsip dasar 

agama.40 

Selanjutnya, perintah untuk bermusyawarah yang terkandung dalam ayat ini 

menggarisbawahi prinsip partisipatif dalam Islam, dimana pandangan kolektif diposisikan 

sebagai instrumen penting dalam proses pengambilan keputusan yang menyangkut 

kemaslahatan bersama. Ibn ‘Ashur menegaskan bahwa musyawarah seyogianya dilaksanakan 

secara substantif, bukan hanya bersifat seremonial, agar keputusan yang dihasilkan benar-benar 

merefleksikan semangat kolektivitas umat. Setelah suatu keputusan diambil melalui proses 

musyawarah, ayat ini menginstruksikan agar keputusan tersebut dilaksanakan secara tegas dan 

disertai sikap tawakal kepada Allah, mengingat penundaan pelaksanaan hanya berpotensi 

menimbulkan keraguan dan menghambat tercapainya keberhasilan. 

Dengan demikian, nilai-nilai seperti kelembutan, pemaafan, musyawarah, ketegasan, dan 

tawakal yang tersurat dalam ayat ini mencerminkan hakikat rahmatan lil-‘alamin. Dalam 

perspektif kepemimpinan, Nabi Muhammad SAW memberikan keteladanan bahwa pemimpin 

ideal adalah figur yang mampu menyatukan umat, mendengar aspirasi mereka, dan menghindari 

sikap otoriter yang memecah belah. Oleh karena itu, ayat ini tidak hanya berfungsi sebagai 

pedoman relasi internal umat Islam, tetapi juga merepresentasikan prinsip inklusivitas dan kasih 

sayang universal yang sejalan dengan misi Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam semesta. 

Az-zumar 53 : Nilai fundamental rahmatan lil-‘alamin yang tercermin dalam ayat ini terletak 

pada pesan utama agar manusia tidak terjerumus dalam sikap putus asa terhadap rahmat Allah. 

Sikap qunūṭ yang dimaknai sebagai keputusasaan terhadap kasih sayang dan pengampunan Ilahi 

dipandang bertentangan dengan sifat Allah sebagai al-Ghafūr (Maha Pengampun) dan al-Raḥīm 

(Maha Penyayang) yang senantiasa menyediakan ruang ampunan bagi siapa pun yang dengan 

 
38 Ardelia April Soneli et al., “Islam Sebagai Rahmatan Lil Alamin,” Journal of Student Research 3, no. 1 

(December 2024): 53–60, https://doi.org/10.55606/jsr.v3i1.3475. 
39 Muhammad Rivaldi Yudistira Abdul Wahab Syakhrani, “Dasar Keislaman Sebagai Agama Rahmatan 

Lilalamin,” Mushaf Journal : Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 3 (2022): 264–65. 
 .1984 ,تفسير التحرير وا لتنوير ,عاشور 40

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

253 

 

tulus kembali kepada-Nya. Ibn ‘Āsyūr dalam al-Taḥrīr wa al-Tanwīr menekankan bahwa 

keluasan rahmat Allah tersebut tidak diberikan secara mutlak tanpa syarat, melainkan menuntut 

adanya pertobatan yang ikhlas, keimanan yang autentik, serta konsistensi dalam beramal saleh.41 

Selanjutnya, istilah isrāf dalam ayat ini yang secara leksikal berarti melampaui batas 

merepresentasikan perilaku dosa yang dilakukan secara berlebihan. Meskipun demikian, 

besarnya dosa yang dilakukan manusia tidak akan mampu menandingi keluasan rahmat Allah. 

Hal ini menegaskan misi Islam sebagai rahmatan lil-‘alamin: tidak menutup pintu harapan bagi 

para pendosa, tetapi sebaliknya mengundang mereka untuk kembali kepada Allah dengan penuh 

optimisme, bukan dengan keputusasaan. Dengan demikian, kasih sayang, pengampunan, dan 

keterbukaan jalan pertobatan menjadi prinsip esensial dalam ajaran Islam sebagai rahmat bagi 

seluruh alam semesta. QS. Al-Anbiyā’: 107 merepresentasikan puncak penegasan terhadap 

kerasulan Nabi Muhammad SAW sekaligus merangkum esensi misi kenabian dalam ungkapan 

singkat yang sarat makna. Ibn ‘Āsyūr dalam al-Taḥrīr wa al-Tanwīr menegaskan bahwa ayat 

ini muncul setelah rangkaian narasi mengenai para nabi terdahulu yang memperoleh anugerah 

hikmah, ilmu, serta berbagai kemuliaan dari Allah. Namun, klimaks dari seluruh risalah 

kenabian tersebut terletak pada diutusnya Nabi Muhammad SAW dengan karakteristik utama 

berupa sifat universalitas dan keberlanjutan syariat beliau hingga akhir zaman.42 

Nilai fundamental rahmatan lil-‘alamin yang terkandung dalam ayat ini tercermin dari 

hakikat risalah Islam yang melampaui batas-batas etnis dan geografis, berbeda dengan risalah 

para nabi sebelumnya yang bersifat lokal. Konsep rahmah (kasih sayang) dalam konteks ini 

mencakup dua dimensi: pertama, rahmat spiritual yang menghadirkan petunjuk ilahi, 

pengampunan dosa, dan keselamatan ukhrawi; kedua, rahmat sosial yang menekankan pada 

keadilan, perdamaian, dan kesejahteraan dalam kehidupan duniawi. Ibn ‘Āsyūr menambahkan 

bahwa penggunaan bentuk nakirah pada kata rahmah dalam ayat ini dimaksudkan untuk 

mengisyaratkan keluasan dan keagungan makna rahmat tersebut, bukan untuk membatasinya. 

Dengan demikian, Nabi Muhammad SAW tidak hanya membawa ajaran agama dalam tataran 

normatif, melainkan juga menghadirkan manifestasi rahmat Ilahi yang paling sempurna dan 

bersifat universal. Penegasan ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. At-Taubah: 128 dan 

QS. Āli ‘Imrān: 159, yang menggambarkan sifat kelembutan, kasih sayang, dan kepedulian 

Nabi sebagai bentuk nyata dari rahmat yang dianugerahkan Allah kepada beliau. 

Dengan demikian, nilai-nilai rahmatan lil-‘alamin yang terejawantah dalam ayat ini 

meliputi kasih sayang universal, penegakan keadilan sosial, penghapusan segala bentuk 

penindasan, serta penyebaran petunjuk dan kebenaran bagi seluruh manusia. Risalah Islam 

hadir bukan sebagai sumber kesempitan atau kekerasan, melainkan sebagai jalan keselamatan 

dan kemaslahatan yang mencakup seluruh aspek kehidupan, baik di dunia maupun di akhirat. 

QS Luqman  Ayat 18 “Janganlah memalingkan wajahmu dari manusia (karena sombong) dan 

janganlah berjalan di bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap orang 

yang sombong lagi membanggakan diri” (QS. Luqmān: 18) memuat dimensi etis yang 

menekankan pentingnya kerendahan hati dalam interaksi sosial. Menurut Ibn ‘Āsyūr dalam al-

Taḥrīr wa al-Tanwīr, larangan memalingkan wajah tidak hanya dipahami secara lahiriah, 

melainkan mencakup semua bentuk perilaku yang merendahkan martabat orang lain, baik 

dalam sikap maupun ucapan. Frasa “wa lā tuṣa‘ir khaḍḍaka li al-nās” menggunakan gaya 

bahasa tamthīl kinā’ī (perumpamaan kiasan) yang menegaskan bahwa kesombongan, baik 

dalam bentuk fisik maupun verbal, bertentangan dengan nilai-nilai moral Islam.43 

Selanjutnya, istilah “marah” yang menggambarkan kesombongan melalui cara berjalan 

secara berlebihan mengandung dimensi retoris yang mendalam. Penekanan pada frasa “di 

bumi” menunjukkan bahwa bumi adalah ruang hidup bersama bagi seluruh manusia, baik yang 

 
 .1984 ,تفسير التحرير وا لتنوير ,عاشور 41
 عاشور. 42
 عاشور. 43

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

254 

 

lemah maupun yang kuat, sehingga sikap angkuh tidak memiliki dasar moral maupun rasional. 

Ibn ‘Āsyūr juga menyoroti dimensi linguistik pada kata al-mukhtāl (orang yang sombong) yang 

berasal dari akar kata khāla dan mengikuti pola ifti‘āl, yang menunjukkan intensitas makna 

kesombongan yang melampaui batas wajar. Sementara itu, istilah fakhūr (orang yang 

berlebihan dalam membanggakan diri) merujuk pada individu yang menjadikan kebanggaan 

diri sebagai sarana merendahkan orang lain. Kedua sifat ini dikecam karena berlawanan dengan 

prinsip tawāḍu‘ (kerendahan hati) yang menjadi esensi akhlak Islami. Dalam kerangka 

rahmatan lil-‘alamin, larangan terhadap kesombongan memiliki implikasi universal. Islam 

sebagai agama rahmatan lil-‘alamin menekankan penghormatan terhadap martabat manusia, 

penghapusan diskriminasi, serta penegakan keadilan sosial. Sifat rendah hati yang diajarkan 

ayat ini berfungsi sebagai fondasi bagi terciptanya perdamaian dan harmoni, sebab 

kesombongan sering kali menjadi akar konflik dan ketidakadilan. 

Lebih lanjut, konsep rahmatan lil-‘alamin mencakup tidak hanya hubungan antarmanusia, 

tetapi juga hubungan manusia dengan seluruh ciptaan Allah. Larangan kesombongan 

mendorong manusia untuk menyadari posisinya sebagai hamba Allah yang hidup berdampingan 

dengan makhluk lainnya, sehingga ajaran Islam tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga 

memadukan dimensi spiritual, moral, dan sosial sebagai sumber rahmat bagi semesta alam. 

 

Nilai Budaya Interaksi Sosial dalam ayat  

Dari penafsiran Surah Ali Imran ayat 159 mengandung nilai-nilai sosial dan budaya yang 

relevan untuk diterapkan dalam kehidupan bermasyarakat. Ayat ini menekankan pentingnya 

musyawarah sebagai budaya dalam pengambilan keputusan bersama. Melalui perintah “wa 

shāwirhum fil amr” , Al-Qur'an mengajarkan agar setiap keputusan penting dipertimbangkan 

dengan pendapat orang lain, mencerminkan budaya saling menghargai dan menghormati. Selain 

itu, sikap lemah lembut Rasulullah SAW menunjukkan budaya kepemimpinan yang humanis, 

yakni pemimpin yang sabar, empatik, dan tidak otoriter. Selanjutnya, perintah “fa-idzā 'azamta 

fatawakkal 'alallāh” mengandung makna budaya kerja keras dan tanggung jawab, yaitu 

berusaha dengan sungguh-sungguh lalu bertawakal kepada Allah. Terakhir, sikap Nabi yang 

tetap memaafkan sahabatnya setelah Perang Uhud menampilkan budaya rekonsiliasi dan 

solidaritas sosial. Dengan demikian, ayat ini mengajarkan bahwa nilai-nilai budaya Islam 

seperti musyawarah, kepemimpinan yang lembut, tanggung jawab, dan saling memaafkan 

merupakan landasan bagi terciptanya masyarakat yang adil, harmonis, dan berkeadaban. 

Dari Penafisran Surah Az-Zumar ayat 53 menampilkan nilai-nilai sosial dan budaya yang 

menekankan pentingnya kasih sayang, pengampunan, dan harapan dalam kehidupan 

masyarakat. Seruan Allah kepada para pendosa dengan panggilan penuh kelembutan “wahai 

hamba-hamba-Ku” menggambarkan budaya spiritual yang humanis, di mana setiap manusia 

tetap dihargai meskipun pernah berbuat salah. Dalam konteks sosial, ayat ini mengajarkan 

masyarakat untuk menumbuhkan budaya saling memaafkan, tidak cepat menghakimi, serta 

memberi ruang bagi perubahan dan perbaikan diri. Sementara dari sisi budaya, pesan ayat ini 

menumbuhkan tradisi tobat dan introspeksi diri yang menjadi bagian penting dalam kehidupan 

umat Islam, baik melalui ibadah pribadi maupun kegiatan sosial keagamaan. Dengan demikian, 

ayat ini menegaskan bahwa rahmat Allah menjadi dasar terbentuknya budaya sosial yang penuh 

kasih, toleransi, dan memberi harapan bagi siapa pun untuk kembali kepada kebaikan. 

Dari penafsiran Surah Al-Anbiya ayat 107 menegaskan bahwa kerasulan Nabi 

Muhammad SAW merupakan wujud rahmat Allah yang bersifat universal bagi seluruh 

makhluk. Secara sosial, ayat ini mendorong terbentuknya masyarakat yang menjunjung kasih 

sayang, keadilan, dan perdamaian tanpa membeda-bedakan suku, bangsa, atau agama. Nilai 

rahmah yang dibawa Nabi menjadi dasar bagi budaya sosial yang berorientasi pada 

kemanusiaan dan kesejahteraan bersama. Dalam konteks budaya, ayat ini mengajarkan umat 

Islam untuk meneladani akhlak Nabi SAW dalam membangun peradaban yang lembut, toleran, 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

255 

 

dan menghargai keberagaman. Budaya gotong royong, saling menghormati, serta menolong 

sesama merupakan pengejawantahan dari nilai rahmat yang diajarkan Al-Qur'an. Dengan 

demikian, ayat ini mengandung pesan bahwa Islam bukan hanya sistem keimanan, tetapi juga 

fondasi kebudayaan yang membawa kedamaian bagi seluruh umat manusia dan alam semesta. 

Makna yang terkandung dalam QS. Luqman ayat 18 menegaskan larangan terhadap 

segala bentuk perilaku yang menjamin martabat manusia. Ayat ini mengajarkan nilai-nilai 

sosial yang tinggi, yaitu menghargai sesama tanpa memandang status, kedudukan, atau 

kekuasaan. Dalam konteks budaya, larangan sombong dan hinaan orang lain mencerminkan 

ajaran untuk membangun budaya sopan santun, rendah hati, dan tenggang rasa di tengah 

kehidupan bermasyarakat. Nilai ini sejalan dengan tradisi luhur masyarakat timur, termasuk 

budaya Islam di Nusantara, yang menjunjung tinggi adab dalam berbicara, berdiam diri, dan 

bergaul. Selain itu, peringatan agar tidak berjalan di bumi dengan membayangkan kesadaran 

membayangkan bahwa manusia hidup di ruang yang sama dan setara di hadapan Allah. Dengan 

demikian, ayat ini menekankan pentingnya membentuk budaya sosial yang berlandaskan 

kerendahan hati, saling menghormati, dan menghindari perilaku angkuh sebagai wujud akhlak 

mulia dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Analisis Konflik Palestina-Israel Melalui Pendekatan Maqashid Al-Qur’an  

QS. Ali-Imran: 159 

Upaya penyelesaian konflik Israel–Palestina melalui jalur militer, diplomasi bilateral, 

maupun multilateral sesungguhnya merupakan ikhtiar manusia untuk menghadirkan 

perdamaian dan keadilan di kawasan Timur Tengah. Berbagai perundingan internasional, 

seperti Perjanjian Camp David 1978, Oslo I 1993, Oslo II 1994, hingga Road Map 2002 yang 

digagas Amerika Serikat, Uni Eropa, Rusia, dan PBB, menunjukkan adanya keinginan kuat 

untuk menghentikan kekerasan, mendirikan negara Palestina yang merdeka, serta mewujudkan 

kehidupan damai berdampingan antara Israel dan Palestina. Meski demikian, berbagai 

hambatan seperti sikap Israel yang enggan mematuhi kesepakatan dan keberpihakan Amerika 

Serikat melalui veto di PBB menjadi faktor utama yang menghalangi terwujudnya resolusi 

damai yang menyeluruh.44 

Dalam perspektif Islam, upaya penyelesaian konflik ini sangat sejalan dengan konsep 

rahmatan lil-‘alamin, yakni Islam sebagai agama yang membawa rahmat, kedamaian, dan kasih 

sayang bagi seluruh alam. Nilai ini menuntut umat manusia untuk mengutamakan keadilan, 

kemanusiaan, dan perdamaian daripada kekerasan dan peperangan. Lebih jauh, QS. Ali Imran: 

159 menekankan pentingnya musyawarah dalam menghadapi persoalan yang rumit: “...dan 

bermusyawarahlah dengan mereka dalam urusan itu, kemudian apabila kamu telah 

membulatkan tekad, maka bertawakkallah kepada Allah...”. Ayat ini memberi landasan moral 

bahwa penyelesaian masalah besar seperti konflik Palestina–Israel harus dilakukan dengan 

musyawarah, saling mendengar, dan mencari titik temu yang adil bagi semua pihak, bukan 

melalui pemaksaan atau kekerasan. Dengan demikian, nilai rahmatan lil-‘alamin dan semangat 

musyawarah dalam Al-Qur’an menjadi pedoman etis dalam setiap langkah perdamaian di 

Timur Tengah. 

QS. Az-Zumar: 53 

Dalam menghadapi kekejaman dan penindasan Israel, rakyat Palestina menunjukkan 

keteguhan hati, semangat juang, dan keyakinan yang tidak tergoyahkan untuk merebut kembali 

tanah air mereka. Simbol semangka menjadi representasi perlawanan yang mendalam: warna 

merah melambangkan darah para syuhada, hijau, putih, merah, dan hitam mencerminkan 

 
44 Aos Yuli Firdaus and Yanyan M Yani, “Faktor Penghambat Perdamaian Konflik Palestina-Israel,” 

Populis : Jurnal Sosial Dan Humaniora 5, no. 1 (March 19, 2021): 104–105, 

https://doi.org/10.47313/pjsh.v5i1.824. 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

256 

 

bendera Palestina, bentuk bulat lonjongnya menjadi lambang persatuan, kulit putih 

melambangkan kesucian niat, sedangkan biji hitam menggambarkan generasi penerus dan 

harapan masa depan. Seperti benih yang tetap hidup meskipun terkubur, rakyat Palestina 

meyakini bahwa perjuangan mereka akan berbuah kemerdekaan, sekalipun jalan yang ditempuh 

penuh penderitaan.45 Makna ini selaras dengan konsep rahmatan lil-‘alamin dalam Islam yang 

mengajarkan kasih sayang, keadilan, dan pembebasan dari segala bentuk penindasan. Semangat 

rakyat Palestina yang pantang menyerah juga sejalan dengan pesan Allah dalam QS. Az-Zumar: 

53, yang artinya: 

“Wahai hamba-hamba-Ku yang melampaui batas terhadap diri mereka sendiri, janganlah 

berputus asa dari rahmat Allah. Sungguh, Allah mengampuni dosa-dosa semuanya. Sungguh, 

Dialah Yang Maha Pengampun, Maha Penyayang.” 

Ayat ini meneguhkan bahwa di balik kezaliman dan penderitaan, rahmat Allah tetap 

terbuka, memberi harapan dan kekuatan untuk bangkit. Dengan demikian, simbol semangka 

tidak hanya mencerminkan identitas dan perlawanan rakyat Palestina, tetapi juga menjadi 

cerminan dari rahmat, kesucian, dan tekad untuk terus berjuang demi kemerdekaan dan keadilan 

yang dijanjikan Allah. 

QS. Al-Anbiya: 107 

Segitiga kekerasan Johan Galtung menunjukkan bahwa rakyat Palestina mengalami 

kehancuran martabat secara menyeluruh akibat kekerasan langsung, struktural, dan kultural. 

Serangan militer, pengusiran paksa, dan blokade menimbulkan kehilangan hak hidup dan 

keselamatan fisik, sementara pembatasan akses terhadap pangan, layanan kesehatan, 

pendidikan, dan listrik memaksa rakyat Palestina hidup dalam kondisi yang meniadakan 

kemampuan mereka untuk berkembang, sehingga martabat mereka terdegradasi secara sistemik. 

Narasi dehumanisasi, propaganda politik, dan diskriminasi budaya semakin merampas hak 

mereka untuk diakui sebagai manusia setara, menghancurkan harga diri, identitas, dan 

kebanggaan kolektif.46 Kehancuran martabat ini menciptakan siklus penindasan yang terus-

menerus, namun perspektif Islam menekankan bahwa perjuangan melawan penindasan harus 

berlandaskan rahmatan lil-‘alamin. QS. Al-Anbiyā’ 107 menegaskan bahwa Nabi Muhammad 

SAW diutus sebagai rahmat bagi seluruh alam, membawa keadilan, perlindungan martabat 

manusia, dan penghapusan penindasan. Dengan demikian, upaya rakyat Palestina untuk 

menegakkan hak hidup, kebebasan, dan kesejahteraan mereka merupakan wujud konkret dari 

prinsip rahmatan lil-‘alamin, yaitu memulihkan martabat manusia, menegakkan keadilan, dan 

mewujudkan perdamaian yang adil bagi seluruh umat manusia, meskipun mereka menghadapi 

penindasan yang sistemik dan berlapis. 

QS. Al-Luqman: 18 

Kesombongan Israel, yang tercermin dari keyakinannya bahwa kekuatan militer 

konvensional dan sistem pertahanan canggih seperti Iron Dome cukup untuk menjamin 

keamanan, terbukti menjadi bumerang. Meremehkan kemampuan lawan, terutama Iran yang 

memiliki teknologi rudal hipersonik dan kemampuan siber unggul, membuat Israel menghadapi 

kehancuran besar. Serangan Iran tidak hanya menghancurkan pusat politik dan ekonomi, seperti 

Tel Aviv, tetapi juga markas militer penting di Haifa, sekaligus melumpuhkan sistem 

pertahanan dan fasilitas elektronik rumah perdana menteri Netanyahu. Kejadian ini memicu 

keraguan dan kemarahan rakyat terhadap pemerintah dan militer, menurunkan kepercayaan 

publik secara drastis, bahkan memunculkan protes massal di berbagai kota besar.47 

 
45 Letmiros Letmiros Khaulah Tsabita Madaniyyah, “Semangka Sebagai Simbol Perjuangan Rakyat 

Palestina,” Multikultura 4, no. 3 (July 2025): 502–4, https://doi.org/10.7454/multikultura.v4i3.1187. 
46 Dkk Elkristi Ferdinan Manuel, “Devil’s Justice: Genosida & Keadilan Bagi Warga Palestina (Promosi 

Pandangan Hak Asasi Manusia),” Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Nusantara (JPkMN) 6, no. 2 (2025): 

2153. 
47 ETNIKOM.NET, “Kesombongan Netanyahu Dan Kehancuran Zionis Israel,” ETNIKOM.NET Beda 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

257 

 

Peristiwa ini menjadi bukti nyata bahwa kesombongan dalam kekuasaan atau keunggulan 

teknologi, jika tidak disertai kewaspadaan dan kerendahan hati, dapat mengundang kehancuran. 

Hal ini sejalan dengan pesan QS. Luqman ayat 18, yang menegaskan agar manusia tidak 

bersikap sombong di muka bumi karena kesombongan membawa kehancuran dan kemarahan 

Allah. Dalam perspektif rahmatan lil ‘alamin, sikap rendah hati dan menjauhi kesombongan 

adalah wujud dari rahmat Allah yang membawa kebaikan bagi seluruh makhluk. Kesombongan, 

sebaliknya, merusak tatanan sosial dan moral, sehingga menimbulkan penderitaan dan 

kehancuran, tidak hanya bagi pelaku, tetapi juga bagi orang lain di sekitarnya. 

 

D. Kesimpulan 

Rakyat Palestina menghadapi kehancuran martabat yang mendalam akibat konflik 

berkepanjangan dengan Israel. Kekerasan langsung berupa serangan militer, pengusiran paksa, 

dan blokade menyebabkan hilangnya hak hidup dan keselamatan fisik. Kekerasan struktural 

muncul melalui pembatasan akses terhadap pangan, pendidikan, layanan kesehatan, dan listrik, 

sehingga kemampuan mereka untuk hidup layak dan berkembang terampas. Sementara itu, 

kekerasan kultural berupa narasi dehumanisasi, propaganda politik, dan diskriminasi budaya 

semakin merendahkan identitas, harga diri, dan kebanggaan kolektif rakyat Palestina. Dalam 

konteks ini, prinsip rahmatan lil-‘alamin dalam Islam menegaskan bahwa perjuangan melawan 

penindasan harus berlandaskan kasih sayang, keadilan, dan penghormatan terhadap martabat 

manusia. Ayat-ayat Al-Qur’an seperti QS. Al-Anbiya: 107 dan QS. Ali Imran: 159 menekankan 

pentingnya keadilan, musyawarah, dan perlindungan hak asasi manusia sebagai wujud rahmat 

universal. Kesombongan dan kekerasan yang menindas, sebaliknya, melanggengkan siklus 

penderitaan, sebagaimana ditegaskan QS. Luqman: 18 yang menekankan pentingnya 

kerendahan hati dan penghormatan terhadap sesama. Dengan demikian, perjuangan rakyat 

Palestina untuk menegakkan hak hidup, kebebasan, dan kesejahteraan merupakan manifestasi 

nyata dari prinsip rahmatan lil-‘alamin, yakni memulihkan martabat manusia, menegakkan 

keadilan, dan mewujudkan perdamaian yang adil. 

 

 

Referensi   

 

 

Abdul Wahab Syakhrani, Muhammad Rivaldi Yudistira. “Dasar Keislaman Sebagai Agama 

Rahmatan Lilalamin.” Mushaf Journal : Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 3 (2022): 

264–65. 

 

Ardelia April Soneli, Nadiratul Salsabila, Tiara Amarsa, Olivia Dea Angraini, Wismanto 

Wismanto, and Fitria Mayasari. “Islam Sebagai Rahmatan Lil Alamin.” Journal of 

Student Research 3, no. 1 (December 2024): 53–60. 

https://doi.org/10.55606/jsr.v3i1.3475. 

 

Arivianto, Santio, Arnoldus David, Yordan Syahputra, and Muhammad Syafiq Syah Nur. 

“Dampak Teknologi Pada Implikasi Sosial, Kultural, Dan Keagamaan Dalam Kehidupan 

Manusia Modern.” Moderasi: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 1, no. 01 (2022). 

 

Darme, Made, Kurniawati, and Farida R. Wargadalem. “Konflik Palestina-Israel: Upaya 

Penghancuran Dan Pertahanan Yang Belum Berakhir, 1917-2017.” Jurnal Sejarah 7, no. 1 

(2024): 52. 
 

Nyata Nyata Beda, 2025,  Diakses Pada Hari Kamis, Tanggal 2 Otober 2025, Pukul 20.00 WIB. 

https://etnikom.net/kesombongan-netanyahu-dan-kehancuran-zionis-israel/.  

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

258 

 

 

Elkristi Ferdinan Manuel, Dkk. “Devil’s Justice: Genosida & Keadilan Bagi Warga Palestina 

(Promosi Pandangan Hak Asasi Manusia).” Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 

Nusantara (JPkMN) 6, no. 2 (2025): 2153. 

 

ETNIKOM.NET. “Kesombongan Netanyahu Dan Kehancuran Zionis Israel.” ETNIKOM.NET 

Beda Nyata Nyata Beda, 2025. 

 

Firdaus, Aos Yuli, and Yanyan M Yani. “Faktor Penghambat Perdamaian Konflik Palestina-

Israel.” Populis : Jurnal Sosial Dan Humaniora 5, no. 1 (March 2021): 104–10. 

https://doi.org/10.47313/pjsh.v5i1.824. 

 

Hadji, Kuswan, Devina Angelica, Efi Lailatun Nisfah, Erlingga Savril Maharani, Herfita Ayu 

Nayla, and Clara Oktaviana. “Perlindungan Hukum Terhadap Hak Asasi Manusia Dalam 

Hukum Tata Negara.” ALADALAH: Jurnal Politik, Sosial, Hukum Dan Humaniora 2, no. 

3 (2024): 25–33. 

 

Hamzah, Hilmi. “Biografi Singkat Dan Penafsiran Al-Maraghi Terhadap Ayat-Ayat Interaksi 

Sosial.” Hikami: Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2021): hlm. 49. 

 

Indriasandi, Ihwanarotama Bella, and Wildana Wargadinata. “Palestine-Israel Conflict 

Resolution Analysis Study in the Perspective of Islamic History.” Jurnal Al-Azhar 

Indonesia Seri Humaniora 8, no. 2 (August 2023): 102. 

https://doi.org/10.36722/sh.v8i2.1742. 

 

“Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI).” KBBI Daring, n.d. 

 

Khansarani, Nabila. “Pelanggaran HAM Di Palestina: Tinjauan Terhadap Peran Mahkamah 

Pidana Internasional.” NUSANTARA: Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial 12, no. 8 (2025): 

3419. 

 

Khaulah Tsabita Madaniyyah, Letmiros Letmiros. “Semangka Sebagai Simbol Perjuangan 

Rakyat Palestina.” Multikultura 4, no. 3 (July 2025): 502–4. 

https://doi.org/10.7454/multikultura.v4i3.1187. 

 

Magara, Irma. “INTERAKSI SOSIAL DAN PEMBENTUKAN NILAI-NILAI BUDAYA.” 

MOSAIK PERADABAN, n.d., 61. 

 

Manshur, Fadlil Munawwar. Konflik Palestina-Israel: Dalam Dunia Sastra Dan Dunia Nyata. 

UGM PRESS, 2025. 

 

Muchsin, Misri A. “Palestina Dan Israel: Sejarah, Konflik Dan Masa Depan.” MIQOT: Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman 39, no. 2 (December 2015). 

https://doi.org/10.30821/miqot.v39i2.32. 

 

Muqit, Abd, and Aftonur Rosyad. “Signifikansi Dan Relevansi Edukasi Al-Quran Di Era 

Modern.” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (2024): 

389–98. 

 

Rahman, M Taufiq. Agama Dan Politik Identitas Dalam Kerangka Sosial. Prodi S2 Studi 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 2 No. 1 Tahun 2026 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

259 

 

Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020. 

 

Rahmatulummah, Alia, and Sekar Anugrah Resky. “Eskalasi Konflik Iran-Israel Di Damaskus: 

Implikasi Terhadap Stabilitas Keamanan Regional Dan Global.” Jurnal Hubungan Luar 

Negeri 9, no. 1 (2024): 49–68. 

 

Suswanta, Suswanta. “Memahami Persoalan Palestina-Israel Dari Perspektif Islam.” Jurnal 

Hubungan Internasional 1, no. 1 (2012). https://doi.org/10.18196/hi.2012.0008.70-75. 

 

Uleng, Indo, and Andi Aderus. “Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspek: Penggambaran Islam 

Yang Sebenarnya, Islam Sebagai Agama, Dan Islam Sebagai Tafsir Keagamaan.” Jurnal 

Andi Djemma| Jurnal Pendidikan 8, no. 1 (2025): 1–10. 

 

Wahidin, Darto, and Ikmah Wati. “Konflik Palestina Dan Israel Dalam Perspektif Hak Asasi 

Manusia.” Iapa Proceedings Conference, October 2024, 338. 

https://doi.org/10.30589/proceedings.2024.1063. 

Yusuf, Hanif Maulana, Nazma ruhia Sabila, Faraz Gilar Nuladani, and Insan Noor Zaman. 

“Hak Asasi Manusia (HAM).” Advances in Social Humanities Research 1, no. 5 (2023): 

511–19. 

 

Zhafira, Ayla. “Berdirinya Negara Di Atas Negara: Sejarah Perampasan Tanah Palestina Oleh 

Israel Yang Membawa Pada Pelanggaran Hak Asasi Manusia.” AL-BAHTS: Jurnal Ilmu 

Sosial, Politik, Dan Hukum 1, no. 1 (2023): 15–22. 

 

1984. تونس: التونسية للنشر, ٢٤عاشور, محمد اطا حير إبن. تفسير التحرير وا لتنوير.  . 

 

1984. تونس: التونسية للنشر, ٤عاشور, محمد اطاحِرابن. تفسير التحرير وا لتنوير.  . 

 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

