MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

KAJIAN AKHLAK MENURUT AL-GHAZALI, HASAN AL-BASRI, AL-MUHASIBI
DAN AL-QUSYAIRI

Dewi Sinta
Universitas Pendidikan Indonesia Bandung, Indonesia
E-Mail: dewisintapai@upi.edu

Annisa Ningtias
Universitas Pendidikan Indonesia Bandung, Indonesia
E-Mail: annisaningtiascevieputri@upi.edu

Abid Nurhuda
Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta, Indonesia
E-Mail: abidnurhudal23@gmail.com

Fadhila Rizgi Maulida
Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia
E-Mail: fadhilamaulidal186@gmail.com

Anggi Ariska Putri
Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia
E-Mail: anggiariskaputri@gmail.com

Abstrak

Pengembangan ilmu akhlak dalam bidang tasawuf menjadi unsur sentral dalam tradisi sejarah
Islam, hal tersebut dibuktikan dengan banyaknya tokoh yang memikirkan tentang topik akhlak
secara mendalam diantaranya Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, dan Al-Qusyairi. Dan
tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan terkait pendapat masing-masing tokoh
tersebut dalam membahas akhlak. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan model
pendekatan studi pustaka lalu dianalisis secara deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
kajian akhlak menurut masing-masing tokoh tidak hanya menjadi hal yang teoretis, tetapi juga
menjadi landasan untuk transformasi dan membentuk pribadi dan spiritual yang baik. Meskipun
ada sedikit perbedaan dalam pendekatan, akar nilai-nilai akhlak yang baik dan keselarasannya
dimana Al-Ghazali menekankan peran tasawuf dalam pembentukan akhlak baik, sementara
Hasan Al-Basri lebih menyoroti mawas diri dan taat kepada Allah. Al-Muhasibi
menitikberatkan pada kewaspadaan dan rasa takut terhadap dosa, sedangkan Al-Qusyairi
menggabungkan akhlak dengan prinsip-prinsip syariat yang benarnamun dengan seiring
berjalannya waktu, pemahaman tentang akhlak dalam Islam terus berkembang dan mampu
beradaptasi dengan tuntutan zaman.

Kata Kunci: Kajian Akhlak, Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, Al-Qusyairi

Abstract
The development of morals in the field of Sufism is a central element in the Islamic historical
tradition, this is evidenced by the many figures who think about the topic of morals in depth
including Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, and Al-Qusyairi. And the purpose of this
study is to describe the opinions of each of these figures in discussing morals. The method used
is qualitative with a literature study approach model and then analyzed descriptively. The

204


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:dewisintapai@upi.edum
mailto:annisaningtiascevieputri@upi.edu
mailto:abidnurhuda123@gmail.com
mailto:fadhilamaulida1186@gmail.com
mailto:anggiariskaputri@gmail.com

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

results showed that the study of morals according to each figure is not only a theoretical thing,
but also a foundation for transformation and forming a good personal and spiritual. Although
there are slight differences in approach, the roots of good moral values and their harmony
where Al-Ghazali emphasizes the role of Sufism in the formation of good morals, while Hasan
Al-Basri highlights more introspection and obedience to God. Al-Muhasibi focuses on vigilance
and fear of sin, while Al-Qusyairi combines morals with the principles of the correct Shari'ah,
but over time, the understanding of morals in Islam continues to develop and is able to adapt to
the demands of the times.

Keywords: Moral Studies, Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, Al-Qusyairi

. Pendahuluan

Pemahaman dan pengembangan akhlak yang baik merupakan unsur sentral dalam tradisi
Islam, dan pemikiran tentang akhlak telah menjadi topik yang mendalam dalam sejarah
pemikiran Islam. Dalam konteks ini, tasawuf muncul sebagai cabang penting dalam Islam yang
menekankan aspek spiritual dan etis dalam kehidupan manusia.! Tasawuf juga menyoroti
pentingnya pengembangan akhlak yang baik sebagai jalan menuju kesempurnaan spiritual dan
pencapaian hubungan yang lebih mendalam dengan Tuhan. Terkhusus, ada salah satu cabang
tasawuf yaitu tasawuf akhlaki, yang merupakan tasawuf yang menekankan pada perbaikan
akhlak.?

Dalam pemahaman tasawuf, empat tokoh penting menjadi sorotan utama dalam makalah
ini: Al-Ghazali, Hasan Al-Bashri, Al-Qusairi, dan Ibnu Miskawyh. Mereka masing-masing
merupakan figur berpengaruh dalam perkembangan pemikiran tasawuf dan memberikan
kontribusi berharga terhadap pemahaman tentang akhlak dalam konteks spiritualitas Islam.? Al-
Ghazali, atau Abu Hamid Al-Ghazali, adalah seorang cendekiawan Islam terkenal yang dikenal
sebagai “Hujjat al-Islam” atau “Bukti Kebenaran Islam”. la tidak hanya merupakan seorang
teolog dan filsuf, tetapi juga seorang sufi yang memiliki wawasan mendalam tentang akhlak
dan moralitas dalam ajaran tasawuf. Karyanya, seperti lhya Ulum al-Din, memainkan peran
penting dalam menguraikan aspek-aspek akhlak dalam konteks kehidupan sehari-hari. Hasan
Al-Bashri, seorang figur yang hidup pada periode awal Islam, merupakan salah satu tokoh
pertama dalam sejarah tasawuf.*

Ajarannya tentang zuhud (kezuhudan) dan penekanan pada akhlak yang luhur menjadi
inspirasi bagi banyak sufi dan pencari kebenaran di masa berikutnya. Al-Muhasibi adalah
seorang sufi terkenal yang dikenal dengan pendekatan kritisnya terhadap akhlak dan etika
dalam tasawuf. Karya-karyanya menggali isu-isu moral dan spiritual dengan mendalam.s Al-
Qusyairi, melalui karyanya yang terkenal “Risalah Qusyairiyah”, memberikan pandangan yang
berharga tentang akhlak dan etika dalam konteks tasawuf. Maka melalui artikel ini, akan

! Yassir Lana Amrona et al., “The Concept of Educator from the Perspective of Prophetic Hadiths”, Fahima
3, no 1 (2024): 19-32, https://doi.org/https://doi.org/10.54622/fahima.v3i1.134.

2 Yasin Syafii Azami et al., “KONSEP PENDIDIK DAN PESERTA DIDIK DALAM FILSAFAT
ISLAM?”, JIS : JOURNAL ISLAMIC STUDIES 1, no 3 (2023): 311-41.

3 Syukron Ni’am, Fachrurizal Bachrul Ulum, en Abid Nurhuda, “Hakikat Metodologi Pembelajaran Dalam
Pendidikan Islam”, JIS: Journal Islamic Studies 1, no 3 (2023): 282-310,
http://gjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/456.

* Dewi Sinta et al., “Religiusitas dan Kematangan Beragama dalam Membantu Menghadapi Quarter-Life
Crisis Bagi Kalangan Generasi Milenial”, Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan llmu Pengetahuan 21, no 2 (2024): 214—
227, https://doi.org/https://doi.org/10.25299/al-hikmah:jaip.2024.vol21(2).16940.

> Khoirun Nisa Nur‘Aini, Abid Nurhuda, en Ali Anhar Syi’bul Huda, “PLURALISM IN THE
PERSPECTIVE OF KH ABDURRAHMAN WAHID: AN INTRODUCTION TO MULTICULTURAL
EDUCATION”, BIDAYAH: STUDI ILMU-ILMU KEISLAMAN 14, no 2 (2023): 230-38,
https://doi.org/https://doi.org/10.47498/bidayah.v14i2.2203.

205


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

dijelaskan sekaligus dieksplorasi terkait kontribusi masing-masing tokoh tersebut terhadap
pemahaman akhlak dalam tasawuf, serta bagaimana pemikiran mereka mencerminkan esensi
dan nilai-nilai etis dalam Islam sehingga secara tidak langsung memberikan wawasan kepada
pembaca tentang bagaimana kajian akhlak tasawuf menurut keempat tokoh ini.

. Metode Penelitian

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan model pendekatan
studi pustaka yakni mengumpulkan berbagai bahan dan kajian terdahulu yang relevan serta
berkaitan dengan tema.® Teknik pengumpulan data yang digunakan menggunakan cara
dokumentasi dan dilakukan pengamatan secara cermat dengan berulang-ulang agar memperoleh
gambaran yang utuh, valid dan komprehensif.” Lalu dilakukan analisis secara deskriptif, serta
dilakukan penarikan kesimpulan sehingga dapat menjawab atas permasalahan yang ada
dibagian pendahuluan.

. Pembahasan dan Hasil Penelitian
1. Kajian Akhlak Menurut Al-Ghazali
a) Biografi Imam Al-Ghazali
Imam Al-Ghazali merupakan nama panggilannya. Sedangkan nama aslinya adalah Abu

Hamid Muhammad Ibn Muhammad Al-Ghazali Ath-Thusi. la merupakan seorang Persia asli
yang lahir pada tahun 450 H/1058 M di Thus, yang sekarang terletak dekat Meshed, sebuah
kota kecil di Khurasan, yang saat ini berada di wilayah Iran. Kelahirannya terjadi pada tahun
ketiga setelah kekuasaan kaum Saljuk menguasai Baghdad. Terkadang, nama Al-Ghazali juga
ditulis dan diucapkan sebagai Al-Ghazzali (dengan dua huruf z). Ini berasal dari kata ghazzal,
yang berarti tukang pintal benang, karena pekerjaan ayahnya adalah memintal benang wol.
Sementara itu, kata Al-Ghazali (satu huruf z) diambil dari kata Al-Ghazali, yaitu nama
perkampungan tempat Al-Ghazali dilahirkan.® Selain itu, Al-Ghazali juga memiliki beberapa
nama julukan, yakni Al-Imam, Hujjatul Islam, Zainul ‘Abidin, A’jubah az-Zaman, dan Al-
Bahr.®

Keunggulan ilmu Al-Ghazali di berbagai bidang membuatnya menjadi sangat tersohor
sehingga pada tahun 484 H (1091 M), ia diangkat menjadi ustadz (dosen) pada Universitas
Nidhamiyah di Baghdad. Setahun setelah ia berusia 34 tahun, Al Ghazali diangkat menjadi
pimpinan (rektor) pada universitas tersebut karena prestasinya yang begitu luar biasa. Selama
menjadi rektor, Al-Ghazali banyak menulis buku di bidang figh, ilmu kalam, dan buku-buku
sanggahan terhadap aliran-aliran kebatinan, ismailiyah, dan filsafat. Pada masa ini disebut fase
hidup Al-Ghazali yang pertama. Fase yang kedua adalah masa mengalami ragu-ragu terhadap
segala-galanya. Akhirnya keraguan itu terobati dengan pengamalan tasawufnya. Maka bagian
kedua dari kehidupannya dijalani dengan ketenteraman dan keheningan tasawuf. Menurutnya,
para sufilah pencari kebenaran yang paling hakiki. Lebih jauh lagi, menurutnya, jalan para sui
adalah paduan ilmu dengan amal, sementara sebagai buahnya adalah moralitas.’® Al-Ghazali
menutup usianya pada tahun 505 H (1111 M) yaitu pada usia 55 tahun.*

& Ali Anhar Syi’bul Huda et al., “Reorientasi Dikotomis Ilmu Agama dan Umum Melalui Pendekatan
Analisis  Bibliometrik”,  Kamaya:  Jurnal llmu Agama 7, no 2 (2024): 155-168,
https://doi.org/https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i2.3219.

" Muslihudin et al., “Upaya Egaliter Terhadap Diskriminasi Perempuan Infertilitas Dalam Prespektif al-
Qur’an (Studi Gender Pendekatan Teologi-Sintesis)”, Jurnal Cendekia llmiah PLS 8, no 1 (2023): 56-69.

8 Beni Ahmad Saebani en Abdul Hamid, IImu Akhlak (Bandung: CV Pustaka Setia, 2017).

9 Kamalul Fikri, Imam Al-Ghazali: Biografi Lengkap Sang Hujjatul Islam (Yogyakarta: Laksana, 2022).

10 Eko Setiawan, “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”, Jurnal Kependidikan 5,
no 1 (2017): 55-70, https://doi.org/10.24090/jk.v5i1.1252; Ahmad Zaini, “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”,
Esoterik 2, no 1 (2017): 146-59, https://doi.org/10.21043/esoterik.v2i1.1902.

1 Setiawan, “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”.

206


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Karya-karya Imam Al-Ghazali diantaranya adalah: 1). lhya Ulum ad-Din (membahas
ilmu-ilmu agama); 2) Tahafut Al-Falasifah (menerangkan pendapat para filsuf ditinjau dari segi
agama); 3) Al-Igtishad i Al-‘Itigad (inti ilmu ahli kalam); 4) Al-Mungidz min adh-Dhalal
(menerangkan tujuan dan rahasia-rahasia ilmu); 5) Jawahir al-Qur’an (rahasia-rahasia yang
terkandung dalam al-Quran); 6) Mizan al-‘Amal (tentang falsafah keagamaan); 7) Al-Magqashid
al-Asna i Ma’ani Asma’illah al-Husna (tentang arti nama-nama Tuhan); 8) Faishal at-Tafriq
Baina al-Islam wa al-Zindigah (perbedaan antara Islam dan Zindiq); 9) Al-Qisthas al-Mustaqim
(Jalan untuk mengatasi perselisihan pendapat).*?

b) Konsep Tasawuf Al-Ghazali
Ajaran-ajaran tasawuf Al-Ghazali diantaranya saja sebagai berikut:*

1. Ma’rifat, yaitu mengetahui rahasia Allah dan peratuhan-peraturan Tuhan tentang
segala yang ada. Fitrah semua hati dapat mengenal al-hag. Hati yang dimaksud
adalah latifah rabbaniyah ruhaniyah. Hati laksana cermin, ma’rifah adalah kilas balik
dari gambaran al-haq dalam cermin itu. Jika hati (galb) tidak bersih, maka ia tidak
akan mampu menangkap hakikat ilmu (kebenaran). Ma’rifah itu harus melalui proses
magamat terlebih dahulu yaitu magam taubat, sabar, kefakiran, zuhud, tawakkal,
ma’rifah, cinta dan kerelaan.

2. Pengetahuan intuisi, yaitu pengetahuan yang dapat membebaskan dari keraguan. Al-
Ghazali tidak dapat mengajarkan ilmu ini pada orang lain jika orang itu tidak
menempuh jalan yang pernah ditempuhnya. Al-Ghazali menyebut pengetahuan
intuisi sebagai cahaya yang ditanamkan Allah dalam hatinya, bukan keyakinan
seorang awam yang didapatkannya secara turun temurun dan taklid. Dengan cahaya
yang telah dianugerahkan Allah, akal telah bersih dan suci, artinya terlepas dari
segala campur tangan inderawi dan keraguan.

Menurut Al-Ghazali, tasawuf adalah jalan (thariq) ditempuh dengan mempersembahkan
kegiatan mujahadah (perjuangan) dan menghapus sifat-sifat tercela dan memutuskan semua
ketergantungan dengan makhluk, serta menyongsong esensi cita-cita bertemu Allah. Jika tujuan
itu tercapai, maka Allah-lah yang menjadi penguasa dan pengendali hati hamba-Nya, Kemudian
Ma'’rifah ialah mengetahui rahasia Tuhan dan ajaran-Nya, mengenal segala yang ada. Bagi Al-
Ghazali ma’rifah itu bersifat fitrah yang berpusat di dalam hati (qalb).** Oleh sebab itu secara
fitrah semua hati mampu mengenal al-haq. Dia merupakan wadah penampung amanah yang
dititipkan Allah pada manusia, yaitu ma’rifah dan tauhid (keesaan Allah).*

c¢) Akhlak menurut Imam Al-Ghazali

Akhlak menurut Al-Ghazali adalah sesuatu yang menetap dalam jiwa dan muncul
dalam perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran terlebih dahulu. Menurut Al-
Ghazali, akhlak adalah suatu kemantapan jiwa yang dapat menghasilkan perbuatan atau
pengamalan dengan mudah, tanpa ada perhitungan. Jika kemantapan tersebut sudah melekat
kuat pada diri manusia, dan dapat menghasilkan amal-amal yang baik, maka disebut akhlak
yang terpuji/baik (akhlak mahmudah) . Namun, jika amal-amal yang tercela yang muncul dari
keadaan tersebut, maka itu dinamakan akhlak yang buruk (akhlak madzmumah).*® Sehingga,
Al-Ghazali memberikan kriteria terhadap akhlak, yaitu akhlak harus menetap dalam jiwa dan
perbuatan itu muncul dengan mudah tanpa memerlukan pertimbangan terlebih dahulu.*

12 7aini, “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”.

13 Abd. Rahman, Tasawuf Akhlaki (Paepare: CV Kaaffah Learning Center, 2020); Abdullah, “Magamat
Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali” 20 (2016): 304-17.

14 Abid Nurhuda, Peta Jalan Kehidupan Yang Tak Terlupakan, Maret (Yogyakarta: The Journal Publishing,
2023).

15 Abdullah, “Magamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”.

16 Abd Hamid Wahid, Chusnul Muali, en Bagiyatus Sholehah, “Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali”,
At-Tajdid : Jurnal Ilmu Tarbiyah 7, no 2 (2018): 190-205.

17 Zaenol Fajr en Syaidatul Mukaroma, “Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam Menanggulangi

207


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Definisi tersebut maknanya dapat diartikan sebagai berikut:*®
1. Bahwa akhlak berpangkal pada hati, jiwa atau kehendak.

2. Diwujudkan dalam perbuatan sebagai kebiasaan (bukan perbuatan yang dibuat-buat, tetapi
sewajarnya).

Al-Ghazali menjelaskan bahwa akhlak bukan merupakan tujuan akhir manusia dalam
perjalanan hidupnya. Akhlak digunakan sebagai alat untuk ikut mendukung fungsi tertinggi
jiwa dalam mencapai kebenaran tertinggi yakni Ma’rifat Allah, yang di dalamnya manusia
dapat menikmati kebahagian. Adapun kebahagiaan yang diharapkan oleh jiwa manusia adalah
terukirnya dan menyatunya hakikat-hakikat ketuhanan di dalam jiwa sehingga hakikat-hakikat
tersebut seakan-akan jiwa itu sendiri.*

Al-Ghazali memaparkan dalam kitabnya Ihya 'Ulumuddin, di dalam batin manusia
terdapat empat unsur yang harus baik agar akhlak manusia bisa menjadi baik yaitu hikmah,
keberanian, kesucian diri, dan keadilan.?® Kesemua itu menjurus pada pembagian akhlak baik
dan buruk yang dapat tergambarkan sebagai berikut:?

Tabel 1 Pembagian Akhlak Baik Dan Buruk

No | Baik Keterangan Buruk Keterangan
1 | Hikmah Kesanggupan untuk Bodoh Tidak berpengalaman
(kebijaksanaan) mengatur keunggulan dalam mengurus sesuatu,

ingatan, kebiasaan, sakit ingatan, mengejar
mengutamakan gagasan, tujuan yang benar
kebenaran pendapat, dengan cara yang salah,
kesadaran jiwa terhadap dan mengejar tujuan
perbuatan-perbuatan halu yang salah dengan jalan
dan kejahatan tersembunyi yang benar.

2 | Berani Berpandngan luas, gagah | Terburu Suka mencari muka,
berani, mawas diri, tabah, | nafsu, angkuh, marah, sombong
sabar, teguh pendirian, pengecut | atau congkak. Minder,
dapat menahan emosi, tidak percaya diri, tidak
tahu harga diri. sabar, sempit pandangan,

enggan menerima baik.

3 | Kesucian diri | Dermawan, rendah hati, Serakah Tamak, tidak tahu malu,

(lapang dada) sabar, pemaaf, shalih, bak tidak sopan, boros, kikir,

hati, royal, ringan tangan, riya’, cenderung

cerdas, tidak serakah. mengumpat akhlak
orang lain, lancing, suka
bermain yang tidak ada
manfaatnya, iri, gembira
jika orang lain susah,
menghina orang miskin.

Less Moral Value”, Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam Menanggulangi Less Moral Value 4, no 1
(2020): 31-47.

18 Mhd Habibu Rahman, “Metode Mendidik Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”, Equalita:
Jurnal Studi Gender dan Anak 1, no 2 (2019): 30, https://doi.org/10.24235/equalita.v1i2.5459.

1 Nur Akhda Sabila, “Integrasi Aqidah Dan Akhlak (Telaah Atas Pemikiran Al-Ghazali)”, NALAR: Jurnal
Peradaban dan Pemikiran Islam 3, no 2 (2020): 74-83, https://doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211.

20 Wahid, Muali, en Sholehah, “Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali”’; Rahman, “Metode Mendidik
Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”.

2l Rahman, “Metode Mendidik Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”.

208


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

4 | Adil Keadaan jiwa yang Tidak adil
mampu mengendalikan
hawa nafsu atas perintah
akal dan syari’at sesuai
porsinya

Menurut Al-Ghazali, akhlak yang baik adalah keimanan, sesuai ungkapan beliau:
“Sesungguhnya kebagusan akhlak itu adalah iman sedangkan keburukan akhlak adalah nifaq
(sifat orang munafik)”. Oleh karena itu Al-Ghazali menyatakan tahapan yang perlu dicapai
dalam pembentukan akhlak baik antara lain:*

1) Takhali, merupakan langkah pertama yang harus di jalani seseorang, yaitu usaha
mengkosongkan diri dari perilaku atau akhlak yang tercela. Yang dimaksud dengan
takhalli itu sendiri ialah mengosongkan diri dari sikap ketergantungan terhadap
kelezatan hidup duniawi dengan cara menjauhkan diri dari maksiat dan berusaha
menguasai hawa nafsu. Sifat-sifat tercela merupakan dinding-dinding tebal yang
membatasi manusia dengan Tuhannya. Oleh karena itu, untuk membentuk akhlak
yang baik maka seorang harus mampu melepaskan diri dari sifat tercela dan
mengisinya dengan akhlak-akhlak terpuji untuk dapat memperoleh kebahagian yang
hakiki.

2) Tahalli adalah upaya mengisi atau meghiasi diri melalui jalan membiasakan diri
dengan sikap, perilaku, dan akhlak terpuji. Tahap ini dilakukan setelah menghilangkan
akhlak yang buruk (takhalli). Maksudnya adalah menghiasi/mengisi diri dari sifat dan
sikap serta perbuatan-perbuatan yang baik.

3) Tajalli, untuk pemantapan dan pendalaman materi yang telah pada fase tahalli, rangkaian
pendidikan akhlak yang disempurnakan pada fase tajalli. Tajalli dapat dikatakan
terungkapnya nur gaib untuk hati. Rasulullah bersabda: “ada saat-saat tiba karunia dari
Tuhanmu, maka siapkanlah dirimu untuk itu”.

Lebih lanjut, menurut al-Ghazali akhlak hendaknya dilatih dengan mujahadah
(ketekunan) dan latihan jiwa melalui tasawuf dikarenakan dapat membina kalbunya, dimana
terdapat jenjang (magamat) yang harus dilalui oleh seorang calon sufi, diantaranya: tobat, sabar,
kefakiran, zuhud, tawakal, dan makrifat.>* Melalui ilmu dan amal berupa latihan-latihan jiwa,
akan mempertinggi sifat-sifat yang terpuji (mahmudah) dan menahan dorongan nafsu dari sifat-
sifat yang tercela (mazmumah).?

Pendidikan akhlak Imam al-Ghazali tersebut bersifat teologis (memiliki tujuan) dan
menghargai amal berdasarkan hasilnya. Gaya pendidikan akhlak ini mengajarkan bahwa
manusia  memiliki tujuan yang besar dan kebahagiaan di akhirat.? Imam Al-Ghazali
mengemukakan tata cara berakhlak kepada Tuhan dan sesama manusia dengan rumusan ilmu
yang meyakinkan dan kebenaran yang pasti secara akal maupun secara batin. Menurutnya,
seluruh akhlak manusia harus berpedoman pada ilmu pengetahuan yang rasional dan tidak
menyimpang dari kebenaran batiniah.?”

Dari serangkaian pembahasan mengenai kajian akhlak menurut Al-Ghazali ini dapat
disimpulkan bahwa tata cara pembentukan akhlak yang baik itu harus dilakukan secara
seimbang antara pembinaan ilmu (akal) dengan pembinaan jiwa. Hal ini mengingat akhlak

2 Tra Suryani et al., “Karakteristik Akhlak Islam dan Metode Pembinaan Akhlak dalam Pemikiran Al-
Ghazali”, Islam & Contemporary Issues 1, no 1 (2021): 31-38, https://doi.org/10.57251/ici.v1il.3.

2 Yulita Putri en Abid Nurhuda, “IBN SINA > S THOUGHTS RELATED TO ISLAMIC EDUCATION” 4,
no 1 (2023): 140-47.

24 Zaini, “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”.

% Enung Asmaya, “Hakikat Manusia dalam Tasawuf Al-Ghazali”, KOMUNIKA: Jurnal Dakwah Dan
Komunikasi 12, no 1 (2018): 123-135, https://doi.org/https://doi.org/10.24090/komunika.v12i1.1377.

% Setiawan, “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”.

27 Saebani en Hamid, 1lmu Akhlak.

209


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

sangat berkesinambungan antara akhlak lahiriah dengan batiniah dan urusan duniawi dengan
ukhrowi.
2. Kajian Akhlak Menurut Hasan Al-Bashri

a) Biografi Hasan Al-Bashri

Nama lengkap Hasan Al-Bashri adalah Abu Sa’id Al-Hasan bin Yasar, dilahikan di
Madinah pada tahun 21 H (632 M) dan wafat pada tahun 110 H (728 M). la mengajarkan ilmu
kebatinan dan kemurnian akhlak serta ilmu tentang penyucian jiwa.?® la dilahirkan pada tahun
terakhir dari kekhalifaan umar bin khattab pada tahun 21 H. Ayah Hasan Al- Basri adalah
seorang budak milik Zaid bin Tsabit yang bernama Yasar, sedangkan ibunya juga seorang
budak milik Ummu Salamah (istri Nabi), yang bernama Khaeriyah.?

Pada usia 12 tahun ia sudah hafal al-qur’an , saat usianya 14 tahun hasan bersama
keluarganya pindah ke kota Basrah, irak. Di basrah ia sangat aktif untuk mengikuti
perkuliahannya, ia banyak belajar kepada ibnu abbas, dari ibnu abbas ia memperdalam ilmu
tafsir, ilmu hadist dan qgira’at. Sedangkan ilmu figh, bahasa dan sastra didapatkan dari sahabat
yang lain. Di kota ini beliau membuka pengajian sebagai bentuk keprihatinan terhadap gaya
hidup dan kehidupan masyarakat yang telah terpengaruh oleh hiruk pikuk duniawi sebagai salah
satu akses kemakmuran ekonomi yang dicapai negeri-negeri islam pada masa itu. Gerakan
itulah yang kelak menjadikan Hasan Al-Bashry menjadi orang yang sangat berperan dalam
pertumbuhan kehidupan sufi di Basrah. Diantara ajarannya yang terpenting adalah Khauf,
Zuhud dan Raja’. Beliau juga dikenal sebagai pendiri madrasah Zuhud di kota Bashrah.*

Para ulama berbeda pendapat tentang ada tidaknya karya tulis yang tinggalkan oleh al-
Hasan al-Basri. Imam Muhammad Abu Zahrah (w. 1394 H), misalnya, berpendapat bahwa al-
Hasan al-Basri tidak pernah meninggalkan satu kitab pun dan kita tidak pernah melihat adanya
kitab yang ditulisnya, sedang pendapat-pendapatnya yang kita lihat sekarang ini disampaikan
melalui riwayat para muridnya. Berbeda dengan Abu Zahrah, Ibnu Nadim berpendapat bahwa
al-Hasan al- Basri pernah menulis buku tentang tafsir dan risalah tentang jumlah ayat yang
berjudul al-‘Adad atau ‘Adad Ayi al-Qur’an al-Karim (Jumlah Ayat-Ayat Al- Qur’an). Risalah-
risalah yang pernah ditulisnya ialah:3

1) Al-lhklas (keikhlasan)
2) Risalah mengenai jawabannya terhadap Khalifah Abdul Malik ibn Marwan
3) Risalah Fada’il Makkah wa as-Sakan fih (Keutamaan Mekah dan Ketenangan di

Dalamnya), yang menurut Ahmad Ismail al-Basit merupakan risalahnya satu- satunya

(naskah aslinya telah diedit oleh Dr. Sami Makki al-Ani, guru besar kebudayaan Islam di

Universitas Kuwait, dan telah diterbitkan pada 1980 oleh Maktabah al-Fallah, Kuwait)

4) Risalah Faraid ad-Din (Kewajiban- kewajiban terhadap Agama) yang naskahnya masih
tersimpan di Maktabah al-Augaf, Baghdad.

b) Ajaran Tasawuf Akhlaki Hasan Al-Bashari
Konsep dasar pendirian tasawuf Hasan al-Basri adalah zuhud terhadap dunia, menolak
kemegahannya, semata menuju kepadaAllah, tawakal, khauf, dan raja’, semuanya tidaklah
terpisah. Jangan hanya takut kepada Allah, tetapi ikutilah ketakutan itu dengan pengharapan.
Takut akan murka-Nya, tetapi mengharap karunia-Nya.®? Butir-butir ajaran Hasan Al-Bashri
diantaranya sebagai berikut:s

28 Saebani en Hamid.

2 Rahman, Tasawuf Akhlaki; Abdullah, “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”.

30 Abdullah, “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”.

81 Muslimin en Zaenal Arifin, “Kajian Pemikiran Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”, Jurnal
Komunikasi Islam 3, no 2 (2019): 137-55.

32 Hamka, Tasauf, Perkembangan Dan Pemurniannya (Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1994).

3 Abdullah, “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”; Muslimin en Arifin, “Kajian Pemikiran
Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”.

210


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

1) Hasan Al-Bashri membagi zuhud pada dua tingkatan, yaitu zuhud terhadap barang yang
haram, ini adalah tingkatan zuhud yang elementer, sedangkan yang lebih tinggi adalah
tingkatan zuhud terhadap barang-barang yang halal, Hasan Al-Bashri telah mencapai
tingkatan kedua.

2) Perasaan takut sehingga bertemu dengan hati tenteram lebih baik daripada perasaan
tenteram yang kemudian menimbulkan takut. Hasan al-Basri senantiasa bersedih hati,
senantiasa takut, apabila ia tidak melaksanakan perintah Allah sepenuhnya dan tidak
menjauhi larangan sepenuhnya pula.

3) Dunia adalah negeri tempat beramal. Barangsiapa yang bertemu dengan dunia dalam rasa
zuhud, akan berbahagialah dia dan beroleh faedah. Tetapi, barangsiapa yang tinggal di
dalam dunia, lalu hatinya rindu dan perasaannya tersangkut kepadanya, akhinya akan
sengsara. Dia akan terbawa kepada suatu masa yang tidak akan tertahankan deritanya.

4) Tafakur membawa kita kepada kebaikan dan berusaha mengerjakannya.

5) Menyesal atas perbuatan jahat membawa kepada meninggalkan kejahatan itu.

6) Orang yang beriman berduka cita pada pagi hari dan pada waktu sorenya, karena dia
hidup di antara dua ketakutan. Takut mengenang dosa yang telah lampau, apakah geangan
azab balasan yang akan ditimpakan Tuhan kepadanya dan takut memikikan dajal yang
masih tinggi, karena tahu bahaya sedang mengancamnya.*

7) Banyak duka cita di dunia akan memperteguh amal saleh.

Dasar zuhud Hasan Al-Bashri bukanlah karena takut akan masuk neraka, tetapi takut akan murka
Allah Swt. Dalam hal yang seperti ini, orang kadang-kadang merasa biarlah masuk neraka dari pada
terkena murka. Sebab itu, saya berpendapat bahwasanya zuhudnya ialah khauf dan raja’ (ketakutan dan
pengharapan).®® Dengan rasa khauf kepada Allah, maka segala sikap, tutur kata, tingkah laku dan
pergaulan kepada sesama manusia akan selalu terjaga dalam kehidupan sehari-harinya, sehingga raja’
(pengharapan) akan datang dengan sendirinya.®

Dari urarain di atas, dapat terlihat bahwa ajaran akhlak Hasan Al-Bashri sangat berarti
bagi umat Islam diantaranya adalah ajaran tentang hidup dan kehidupan. la mengajarkan
kehidupan yang tawadhu’, zuhud, sabar, syukur, khauf, raja’ dan ajaran tentang tafakur
bini’mah. Manusia yang memahami dunia sebagai ladang beramal akan memiliki akhlak yang
baik dan terpuji karena mengetahui dengan yakin bahwa amalnya tidak akan sia-sia di mata
Allah Swt.?” Menurut Hasan Al-Bashri, bertasawuf dapat melahirkan akhlak yang baik, sebab
menurutnya seorang sufi ialah orang yang hatinya selalu bertakwa kepada Allah Swt. dan
memiliki ciri-ciri diantaranya berbicara benar, menepati janji, mengadakan silaturahmi,
menyayangi yang lemah, tidak memuji diri, dan mengerjakan yang baik-baik.*® Namun, Hasan
Basri berkata, “Barangsiapa yang memakai tasawuf karena tawaduk (kepatuhan) kepada Allah
akan ditambah Allah cahaya dalam diri dan hatinya, dan barangsiapa yang memakai tasawuf
karena kesombongan kepada-Nya akan dicampakkan-Nya ke dalam neraka.*

Beberapa kata bijak Haasan Al-Bashri tentang akhlak:

1) Hakikat akhlak yang baik
Hasan al-Bashri rahimahullah berkata:

3 Daimatul Janah et al., “THE INFLUENCE OF PRODUCT QUALITY, PRICE, AND STORE
ATMOSPHERE ON CONSUMER PURCHASING DECISIONS”, Jurnal Ekonomi Lembaga Layanan Pendidikan
Tinggi Wilayah | 3, no 2 (2023): 68-78, https://doi.org/https://doi.org/10.54076/juket.v3i2.402.

% Ni’am, Ulum, en Nurhuda, “Hakikat Metodologi Pembelajaran Dalam Pendidikan Islam”.

3% Rahman, Tasawuf Akhlaki.

37 Saebani en Hamid, llmu Akhlak.

3 Yulita Putri, Abid Nurhuda, en Syukron Niam, “THE CONCEPTS OF ISLAMIC EDUCATION FROM
THE PERSPECTIVE OF IBNU MISKAWAIH”, SABANA: Jurnal Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara
2,no 1 (2023): 44-55.

3% Muslimin en Arifin, “Kajian Pemikiran Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”.

211


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

“Hakikat akhlak yang mulia adalah berbuat kebaikan, menyingkirkan gangguan dan
berwajah ceria”.

2) Tiga hakikat akhlak mulia
Hasan al-Basri menjelaskan, 4l 483y ¢ gail) Jhg ¢ 3 is Tidak mengganggu, suka
menolong dan berwajah ceria/optimis”.

3) Pengaruh ilmu terhadap akhlak
Diriwayatkan dalam Sunan Ad Darimi, bahwa Al Hasan Al Bashri berkata :

D&JJQMJOQJMMJMJOM@&S snd Q,\.\gelehi\dk\é\ Jad o

Dahulu apabila seseorang menuntut ilmu, maka pengaruh ilmu itu tidak butuh waktu
lama akan terlihat dari cara pandangnya, ketenangannya, ucapannya, ringan
tangannya, shalatnya dan sifat zuhudnya.

4) Etika beragama yang baik ) 3
Hasan Al Basri berkata, 4 (A5¥ 4 g35Y dag cdd cpa¥ A Jxa ¥ cay el ale YA QA Y G,
Artinya: “Barangsiapa yang tak memiliki Budi pekerti yang baik maka dianggap tak
memiliki ilmu. Barangsiapa yang tak bersabar maka dirinya dianggap -cara
beragamanya belum sempurna. Dan barangsiapa tak memiliki sikap Wara’ maka tak
akan mendapatkan mulia di sisi Allah”.

5) Tawadhu, akhlak yang dilupakan
Hasan al-Bashri rahimahullah pernah berkata: 43 <y ¥) Lalua A5 Y g &l 3ia cpa g A3 O 8
Sab e “tawadhu’ adalah tatkala engkau keluar dari rumahmu dan tidaklah engkau
menjumpai seorang muslim pun kecuali engkau menganggap dia lebih utama
dibandingkan dirimu”(Al-Ihyaa": 111/28).

3. Kajian Akhlak Menurut Al-Muhasibi

Nama Lengkap Al-Muhasibi adalah abu ‘Abdillah Al-Harits bin Asad Al-Bashri Al-
Baghdadi Al-Muhasibi, dilahirkan di Bashrah, Irak pada tahun 165 H/781 M, wafat pada tahun
243 H/857 M pada tahun 78 tahun. Al-Muhasibi, seorang tokoh sufi yang hidup pada abad ke-9,
memainkan peran kunci dalam pengembangan pemikiran akhlak dalam Islam. Dalam
pandangannya, transformasi akhlak dimulai dari mawas diri terhadap dosa. Konsep mawas diri
adalah aspek penting dalam pemahamannya tentang bagaimana manusia dapat mencapai akhlak
yang baik. Mawas diri mencakup kesadaran diri terhadap perbuatan dosa dan rasa penyesalan
yang mendalam. Mawas diri adalah pintu awal bagi individu yang ingin memperbaiki perilaku
mereka dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Al-Muhasibi menekankan pentingnya taat
kepada Allah SWT dalam perjalanan menuju akhlak yang mulia. Taat kepada Allah melibatkan
ketaatan terhadap perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya. Dalam konteks ini, taat kepada
Allah adalah landasan yang sangat kuat dalam pembentukan akhlak yang baik. Ajaran sufi ini
menegaskan bahwa taat kepada Allah adalah dasar dari segala bentuk perubahan positif dalam
akhlak.%

Pandangan Al-Muhasibi tentang akhlak juga menyoroti pentingnya praktik zikir dan
pertobatan. Zikir adalah praktik merenungkan nama-nama Allah dan menyucikan hati. Dalam
konteks ini, praktik zikir membantu individu untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah SWT.
Pertobatan adalah tindakan kesungguhan untuk bertaubat dari perbuatan dosa dan mengubah
perilaku.*t Praktik zikir dan pertobatan adalah elemen kunci dalam perjalanan menuju akhlak
yang baik menurut pemahaman Al-Muhasibi. Al-Muhasibi melihat bahwa manusia yang

4 Muhammad Syukri, Yulita Putri, en Abid Nurhuda, “THE ROLE OF DIGITAL LITERACY IN
LEARNING MEDIA ACCORDING TO ISLAM”, KASTA: Jurnal Ilmu Sosial, Agama, Budaya dan Terapan 3, no
1 (2023): 33-43.

41 Ali Anhar Syi’bul Huda, Syahidin Syahidin, en Abid Nurhuda, “Role-Playing Learning Method in
Shaping Commendable Morals of Students in Islamic Education Subjects”, Nusantara Journal of Behavioral and
Social Science 2, no 4 (2023): 87-94, https://doi.org/https://doi.org/10.47679/202338.

212


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
https://www.khazanahimani.com/tag/hasan-al-bashri
https://www.khazanahimani.com/tag/ilmu
https://www.khazanahimani.com/tag/ilmu

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

berakhlak baik adalah mereka yang penuh kewaspadaan dan rasa takut dari perbuatan yang
akan mengotori jiwanya. Kewaspadaan adalah kesadaran yang mendalam terhadap potensi dosa
dalam tindakan sehari-hari. Hal ini menciptakan kehati-hatian dan kepedulian dalam tindakan
serta interaksi dengan sesama. Rasa takut dari perbuatan yang akan mengotori jiwanya
menggambarkan kesungguhan dalam menjaga akhlak yang baik.”? Mereka yang takut akan dosa
akan berusaha keras untuk menjauhi perbuatan yang dapat merusak akhlak mereka.

Tinjauan sejarah menunjukkan bahwa Al-Muhasibi hidup pada abad ke-9 Masehi, yang
merupakan periode penting dalam perkembangan pemikiran Islam dan sufisme. Di waktu yang
sama, konsep mawas diri, taat kepada Allah, zikir, dan pertobatan menjadi fokus utama dalam
pemahaman akhlak dalam konteks sufi.** Mawas diri adalah aspek yang sangat dipromosikan
oleh banyak tokoh sufi pada periode ini. Mereka percaya bahwa dengan mawas diri yang
mendalam, individu dapat mencapai pemahaman yang lebih baik tentang diri mereka sendiri
dan mengembangkan akhlak yang lebih baik.

a) Relevansi Ajarah Al-Muhasibi

Ajaran Al-Muhasibi tetap relevan dalam konteks modern. Konsep mawas diri, taat kepada
Allah, zikir, dan pertobatan tetap menjadi prinsip-prinsip yang penting dalam pengembangan
akhlak yang baik dan pemahaman tentang diri dalam Islam. Relevansi ajaran Al-Muhasibi juga
terlihat dalam upaya menjaga kesucian dan integritas moral di tengah kompleksitas dunia saat
ini. Beberapa komponennya disini Ajaran Akhlak Al-Muhasibi:

1. &l 48l (Muragabat al-Nafs): Ini adalah konsep mawas diri, yaitu kesadaran
diri terhadap perbuatan dosa dan rasa penyesalan yang mendalam.

2. 4 il (Al-Taat lillah): Ini mengacu pada taat kepada Allah SWT, yang
melibatkan ketaatan terhadap perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya.

3. 2l LSyl (Al-Tadhkir al-Daim): Ini merujuk pada praktik zikir, yaitu
merenungkan nama-nama Allah dan menyucikan hati.

4. 44 (Al-Tawbah): Ini adalah tentang pertobatan, tindakan kesungguhan untuk
bertaubat dari perbuatan dosa dan mengubah perilaku.

5. 4kall (Al-Yagza): Ini mencakup konsep kewaspadaan, yaitu kesadaran yang
mendalam terhadap potensi dosa dalam tindakan sehari-hari.

b) Karya Al-Muhasibi
Risalah Al Washaya
2. Fahmal Qur'an
3. Al-Ri’ayah li Huquqillah
4. Risalah al Mustarsyidin
5. Fahm al Qur'an wa Ma'anihi
6
7
8
9

=

Al Masail fi A'mal al Qulub wa al Jawarih
Badu Man Anaba llaihi
Mu'atabah al Nufus
. Mahiyah al Agl wa Hagigah Ma'nah wa Ikhtilaf al Nas Fihi
10. Kitab al Ba'ts wa al Nusyur
11. Kitab al Makasib wa al Wara
12. Kitab al 'Azhamah
13. Kitab al Nashaih

42 Afiffah Vinda Prananingrum en Abid Nurhuda, “ANALISIS BUKU TEKS AL-‘ARABIYYATU BAINA
YADAIK KARYA ABDURRAHMAN IBN IBRAHIM AL-FAWZAN, DKK?”, in Proceeding AEC : Arabic
Education Conference (Arabic Education Departement (PBA), the Faculty of Tarbiyah (FIT), State Islamic
University of Raden Mas Said Surakarta, 2021), 92—-105.

43 Abid Nurhuda en Alfina Nur Azizah, “Pelaksanaan KKN Pasca Pandemi di Desa Kebak Kecamatan
Kebakkramat Kabupaten Karanganyar”, Jurnal Pendidikan Vokasi Raflesia 2, no 2 (2022): 37-43,
https://doi.org/10.53494/jpvr.v2i2.155.

213


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

14, Adab al Nufus
15. Ahkam al Taubah
16. Risalah al Tashawwuf
17. Ahkam al Taubah
18. Kitab al Tanbih ala A'mal al Qulub
19. Kiab al Radd 'ala Ba'dh al Ulama min al Aghniya
20. Syarh al Ma'rifah wa Badzl al Nashihah
21. Mukhtashar al Ma'ani
22. Nuhasabah al Nufus
23. Mukhtashar Kitab Fahm al Shalat
4. Kajian Akhlak Menurut Al-Qusyairi

Nama lengkap Al-Qusyairi adalah ‘Abdul Karim bin Hawzin,dilahirkan pada tahun 376 H
di Istiwa, Kawasan Nishafur dan wafat pada tahun 465 H. (Rosihon Anwar,2008:141) Seorang
pemikir Islam yang hidup pada abad ke-4, memandang akhlak sebagai salah satu aspek penting
dalam Islam yang berlandaskan pada syariat yang benar. Bagi Al-Qusyairi, akhlak mulia harus
berakar pada ajaran Al-Quran dan As-Sunnah. Dia mengajarkan bahwa akhlak yang baik
mencakup aspek jasmani dan rohani. Dalam pandangannya, seorang individu harus berakhlak
dengan cara yang seimbang antara kebutuhan dunia dan akhirat.

Pandangan Al-Qusyairi ini menjadi bagian penting dalam pengembangan konsep akhlak
dalam Islam dan mendorong individu untuk memperhatikan kesehatan rohani mereka.
Kesehatan rohani adalah konsep yang menyoroti pentingnya menjaga keadaan batin yang sehat
dan selaras dengan nilai-nilai Islam. Melalui kesehatan rohani, individu dapat mencapai
kedekatan dengan Allah dan memperbaiki akhlak mereka. Kesehatan rohani mencakup praktik
seperti introspeksi, refleksi, dan meditasi yang memungkinkan individu untuk memahami lebih
dalam nilai-nilai agama dan mengembangkan hubungan yang lebih dalam dengan Allah.
Sejarah menunjukkan bahwa Al-Qusyairi hidup pada abad ke-4 Masehi, periode yang melihat
perkembangan dan perumusan banyak konsep-konsep inti dalam pemikiran Islam. Abad ini
menjadi periode penting dalam pemikiran Islam di mana banyak pemikir seperti Al-Qusyairi
berkontribusi dalam mengembangkan dan mengartikulasikan ajaran-ajaran Islam. Pandangan
Al-Qusyairi tentang akhlak, yang mencakup keseimbangan antara dunia dan akhirat,
memainkan peran penting dalam perkembangan etika Islam.

Perkembangan pemikiran ini telah menjadi titik referensi yang berharga dalam
pemahaman bagaimana akhlak dan moralitas dalam Islam harus diwujudkan dalam kehidupan
sehari-hari. Pandangan Al-Qusyairi tentang keseimbangan antara dunia dan akhirat masih
relevan dan menjadi pedoman bagi individu untuk menjalani kehidupan yang sesuai dengan
nilai-nilai agama. Al-Qusyairi menekankan bahwa akhlak yang mulia adalah yang seimbang
antara memenuhi tuntutan dunia dan mempersiapkan diri untuk akhirat. Dalam hal ini,
kesehatan rohani menjadi fokus utama. Dia berpendapat bahwa hanya melalui akhlak yang
seimbang ini, seseorang dapat mencapai kesempurnaan moral dan mendekatkan diri kepada
Allah SWT. Pandangan Al-Qusyairi mengenai akhlak memberikan landasan yang kuat untuk
memahami bagaimana akhlak dan moralitas dalam Islam harus diwujudkan dalam kehidupan
sehari-hari.

Di sini menekankan bahwa akhlak yang mulia bukan hanya tentang tindakan jasmani
semata, tetapi juga mengenai kesehatan rohani. Ini mengimplikasikan bahwa perilaku dan sikap
kita harus mencerminkan harmoni antara kebutuhan dunia yang fana dan persiapan untuk
akhirat yang abadi. Dengan prinsip-prinsip akhlak yang diajarkan oleh Al-Qusyairi sebagai
pedoman, individu dapat berusaha secara aktif untuk mencapai kesempurnaan moral. Hal ini
melibatkan kesadaran akan tindakan kita dalam konteks agama dan nilai-nilai Islam, dan upaya
untuk menjalani kehidupan yang sesuai dengan pedoman tersebut. Dengan demikian,
pandangan Al-Qusyairi tentang akhlak memberikan landasan yang kuat untuk memandu kita

214


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

dalam menjalani kehidupan sehari-hari dengan integritas moral yang tinggi dan tujuan akhirat
yang jelas.
a) Relevansi Ajaran Al-Qusyairi
Pandangan Al-Qusyairi tentang akhlak, terutama dalam konteks keseimbangan antara
dunia dan akhirat serta kesehatan rohani, tetap relevan dalam zaman modern. Konsep-konsep
ini menjadi pedoman berharga dalam menjalani kehidupan sehari-hari yang mencerminkan
nilai-nilai agama dan integritas moral yang tinggi. Beberapa komponen arabnya Pandangan Al-
Qusyairi tentang Akhlak dalam Islam:

1. awliddly il (Al-Ta’aleem wal-Mafaheem): Ini adalah ajaran dan konsep yang
mendasari akhlak yang baik dalam Islam.

2. Sdly 34y (Al-Akhlag wal-Fikr): Ini mencakup aspek akhlak dan pemikiran,
dengan penekanan pada keseimbangan antara dunia dan akhirat.

3. 4a )l dsall (Al-Sahat al-Ruhaniya): Ini adalah tentang kesehatan rohani, yang
mencakup praktik introspeksi, refleksi, dan meditasi untuk memahami lebih
dalam nilai-nilai agama dan mengembangkan hubungan yang lebih dalam
dengan Allah.

4. Je¥) (Al-A’mal): Ini merujuk pada karya atau aksi yang mencerminkan akhlak
yang baik.

5. _walall @a gl Lls )Y (Al-Irtibat bil-Wagt al-Hadir): Ini mengacu pada relevansi
pandangan Al-Qusyairi dalam konteks zaman modern.

b) Karya Al-Qusyairi
Sayangnya, karya-karya tulis Al-Qusyairi tidak banyak yang masih ada. Namun,
pemikiran dan ajarannya tetap ada melalui kutipan-kutipan dalam karya-karya pemikir Islam
lainnya yang menghargai pemikiran etiknya.

5. Perbandingan Ajaran Menurut Al-Ghazali, Hasan Al- Basri, Al-Muhasibi dan Al-
Qusyairi

Pemikiran Al-Ghazali menunjukkan hubungan erat antara akhlak yang baik dan praktik
tasawuf, yang diintegrasikan dengan baik dalam pemikiran sufi. Al-Ghazali berpandangan
bahwa akhlak yang mulia merupakan hasil dari ketaatan kepada Allah dan penyucian diri
melalui praktik tasawuf. Dalam perspektifnya, praktik-praktik sufi membantu individu
mencapai kesempurnaan moral, memperkuat koneksi antara tasawuf dan pembentukan akhlak
yang baik. Lanjut, Hasan Al-Basri, seorang tokoh sufi awal, memberikan perspektif yang
berbeda dalam transformasi akhlak. Ajaran tasawufnya menekankan pentingnya kesadaran diri
dan mawas diri terhadap dosa. Bagi Hasan Al-Basri, individu harus memulai perjalanan akhlak
dengan menjaga diri dari perbuatan dosa dan dengan rasa takut akan akibat dosa tersebut. Ini
menggambarkan pendekatan yang lebih langsung terhadap transformasi akhlak.

Dalam konteks ini, pemikiran Al-Muhasibi dan Al-Qusyairi menyoroti pentingnya
menjaga keseimbangan antara dunia dan akhirat dalam pengembangan akhlak. Integrasi ajaran
dari berbagai tokoh sufi ini memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang peran
akhlak dalam pemikiran sufisme, serta bagaimana akhlak tersebut dapat diwujudkan dalam
kehidupan sehari-hari.  Di sisi lain, Al-Muhasibi menekankan konsep mawas diri yang
mendalam sebagai langkah awal dalam transformasi akhlak. Pandangan Al-Muhasibi lebih
menitikberatkan pada taat kepada Allah, penyucian diri melalui zikir, dan pertobatan sebagai
cara untuk mencapai akhlak yang baik. la percaya bahwa kewaspadaan dan rasa takut dosa
adalah kunci dalam pembentukan akhlak yang mulia. Al-Qusyairi, yang hidup pada abad ke-4
Masehi, menyajikan pandangan yang mengintegrasikan akhlak dengan ajaran Islam secara lebih
luas. Baginya, akhlak yang baik harus selaras dengan syariat yang benar, yaitu ajaran dari Al-
Quran dan As-Sunnah. Al-Qusyairi menekankan bahwa akhlak mulia mencakup aspek jasmani
dan rohani, serta keseimbangan antara kebutuhan dunia dan akhirat. Konsep keseimbangan ini

215


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

menciptakan pandangan yang holistik tentang akhlak.

Perbandingan ini juga dapat membantu mahasiswa dalam menerapkan nilai-nilai akhlak
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan memahami bagaimana ajaran-ajaran ini saling
melengkapi dan diintegrasikan, individu dapat merenungkan praktek-praktek yang paling
relevan dalam mencapai akhlak yang baik sesuai dengan keyakinan mereka. Sejarah
menunjukkan bahwa pemikiran tentang akhlak dalam Islam telah mengalami perkembangan
sepanjang berabad-abad. Dengan merunut sejarah pemikiran ini, mahasiswa dapat melihat
perkembangan pemikiran tentang akhlak yang telah terjadi selama berabad-abad, dari zaman
Al-Ghazali hingga Al-Qusyairi pada abad ke-4 Masehi. Hal ini memberikan perspektif yang
lebih luas tentang kompleksitas pemikiran akhlak dalam Islam. Penting untuk menyadari bahwa
pemahaman tentang akhlak dalam Islam telah menjadi pusat perhatian dalam diskusi dan
praktik keagamaan. Pandangan yang beragam ini memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif tentang bagaimana individu dapat mencapai akhlak yang baik dalam berbagai
konteks kehidupan.

. Kesimpulan

Pendekatan yang Beragam: Berbagai tokoh sufi ini memiliki pendekatan yang beragam
dalam memahami dan mengajarkan akhlak. Al-Ghazali menekankan peran tasawuf dalam
pembentukan akhlak baik, sementara Hasan Al-Basri lebih menyoroti mawas diri dan taat
kepada Allah. Al-Muhasibi menitikberatkan pada kewaspadaan dan rasa takut terhadap dosa,
sedangkan Al-Qusyairi menggabungkan akhlak dengan prinsip-prinsip syariat yang benar.
Tujuan yang Sama: Meskipun pendekatan mereka berbeda, tokoh-tokoh ini memiliki tujuan
yang sama, yaitu mencapai akhlak yang baik yang mendekatkan diri kepada Allah SWT.
Akhlak yang baik menjadi sarana untuk mencapai tujuan spiritual yang lebih tinggi.

Penerapan dalam Kehidupan Sehari-hari: Perbandingan ini memberikan pemahaman yang
lebih dalam tentang bagaimana ajaran-ajaran ini dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.
Mahasiswa dan pembaca dapat merenungkan praktek-praktek yang relevan dalam mencapai
akhlak yang baik sesuai dengan keyakinan mereka. Sejarah dan Perkembangan Pemikiran
Akhlak: Sejarah pemikiran akhlak dalam Islam telah mengalami perkembangan sepanjang
berabad-abad. Dengan merunut sejarah pemikiran ini, kita dapat melihat perkembangan
pemikiran akhlak yang telah terjadi selama berabad-abad, dari zaman Al-Ghazali hingga Al-
Qusyairi pada abad ke-4 Masehi.

Referensi
Abdullah. “Magamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali” 20 (2016): 304-17.

Amrona, Yassir Lana, Abid Nurhuda, Anas Assajad, Muhammad Al Fajri, en Engku
Shahrulerizal Bin Engku Ab Rahman. “The Concept of Educator from the Perspective of
Prophetic Hadiths”. Fahima 3, no 1 (2024): 19-32.
https://doi.org/https://doi.org/10.54622/fahima.v3il.134.

Asmaya, Enung. “Hakikat Manusia dalam Tasawuf Al-Ghazali”. KOMUNIKA: Jurnal Dakwah
Dan Komunikasi 12, no 1 (2018): 123-135.
https://doi.org/https://doi.org/10.24090/komunika.v12i1.1377.

Azami, Yasin Syafii, Yulita Putri, Abid Nurhuda, en Linna Susanti. “KONSEP PENDIDIK

DAN PESERTA DIDIK DALAM FILSAFAT ISLAM”. JIS: JOURNAL ISLAMIC
STUDIES 1, no 3 (2023): 311-41.

216


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Fajr, Zaenol, en Syaidatul Mukaroma. “Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam
Menanggulangi Less Moral Value”. Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam
Menanggulangi Less Moral Value 4, no 1 (2020): 31-47.

Fikri, Kamalul. Imam Al-Ghazali: Biografi Lengkap Sang Hujjatul Islam. Yogyakarta: Laksana,
2022.

Hamka. Tasauf, Perkembangan Dan Pemurniannya. Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1994.

Huda, Ali Anhar Syi’bul, Hamdi Hamdi, Muhammad Noor Ridani, en Abid Nurhuda.
“Reorientasi Dikotomis Ilmu Agama dan Umum Melalui Pendekatan Analisis
Bibliometrik”. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama 7, no 2 (2024): 155-168.
https://doi.org/https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i2.32109.

Huda, Ali Anhar Syi’bul, Syahidin Syahidin, en Abid Nurhuda. “Role-Playing Learning
Method in Shaping Commendable Morals of Students in Islamic Education Subjects”.
Nusantara Journal of Behavioral and Social Science 2, no 4 (2023): 87-94.
https://doi.org/https://doi.org/10.47679/202338.

Janah, Daimatul, Muslihudin Muslihudin, Abid Nurhuda, en Nurdiyanto Nurdiyanto. “THE
INFLUENCE OF PRODUCT QUALITY, PRICE, AND STORE ATMOSPHERE ON
CONSUMER PURCHASING DECISIONS”. Jurnal Ekonomi Lembaga Layanan
Pendidikan Tinggi Wilayah I 3, no 2 (2023): 68-78.
https://doi.org/https://doi.org/10.54076/juket.v3i2.402.

Muslihudin, Yulita Putri, Muhammad Fighussunnah Al Khoiron, en Abid Nurhuda. “Upaya
Egaliter Terhadap Diskriminasi Perempuan Infertilitas Dalam Prespektif al- Qur’an (Studi
Gender Pendekatan Teologi-Sintesis)”. Jurnal Cendekia Ilmiah PLS 8, no 1 (2023): 56—
69.

Muslimin, en Zaenal Arifin. “Kajian Pemikiran Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”. Jurnal
Komunikasi Islam 3, no 2 (2019): 137-55.

Ni’am, Syukron, Fachrurizal Bachrul Ulum, en Abid Nurhuda. ‘“Hakikat Metodologi
Pembelajaran Dalam Pendidikan Islam”. JIS: Journal Islamic Studies 1, no 3 (2023):
282-310. http://gjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/456.

Nur‘Aini, Khoirun Nisa, Abid Nurhuda, en Ali Anhar Syi’bul Huda. “PLURALISM IN THE
PERSPECTIVE OF KH ABDURRAHMAN WAHID: AN INTRODUCTION TO
MULTICULTURAL EDUCATION”. BIDAYAH: STUDI ILMU-ILMU KEISLAMAN 14,
no 2 (2023): 230-38. https://doi.org/https://doi.org/10.47498/bidayah.v14i2.2203.

Nurhuda, Abid. Peta Jalan Kehidupan Yang Tak Terlupakan. Maret. Yogyakarta: The Journal
Publishing, 2023.

Nurhuda, Abid, en Alfina Nur Azizah. “Pelaksanaan KKN Pasca Pandemi di Desa Kebak

Kecamatan Kebakkramat Kabupaten Karanganyar”. Jurnal Pendidikan Vokasi Raflesia 2,
no 2 (2022): 37-43. https://doi.org/10.53494/jpvr.v2i2.155.

217


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Prananingrum, Afiffah Vinda, en Abid Nurhuda. “ANALISIS BUKU TEKS AL-
‘ARABIYYATU BAINA YADAIK KARYA ABDURRAHMAN IBN IBRAHIM AL-
FAWZAN, DKK?”. In Proceeding AEC : Arabic Education Conference, 92-105. Arabic
Education Departement (PBA), the Faculty of Tarbiyah (FIT), State Islamic University of
Raden Mas Said Surakarta, 2021.

Putri, Yulita, en Abid Nurhuda. “IBN SINA * S THOUGHTS RELATED TO ISLAMIC
EDUCATION™ 4, no 1 (2023): 140-47.

Putri, Yulita, Abid Nurhuda, en Syukron Niam. “THE CONCEPTS OF ISLAMIC
EDUCATION FROM THE PERSPECTIVE OF IBNU MISKAWAIH”. SABANA: Jurnal
Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara 2, no 1 (2023): 44-55.

Rahman, Abd. Tasawuf Akhlaki. Paepare: CV Kaaffah Learning Center, 2020.

Rahman, Mhd Habibu. “Metode Mendidik Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”.
Equalita:  Jurnal  Studi Gender dan Anak 1, no 2 (2019): 30.
https://doi.org/10.24235/equalita.v1i2.5459.

Sabila, Nur Akhda. “Integrasi Aqidah Dan Akhlak (Telaah Atas Pemikiran Al-Ghazali)”.
NALAR: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 3, no 2 (2020): 74-83.
https://doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211.

Saebani, Beni Ahmad, en Abdul Hamid. IImu Akhlak. Bandung: CV Pustaka Setia, 2017.

Setiawan, Eko. “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”. Jurnal
Kependidikan 5, no 1 (2017): 55-70. https://doi.org/10.24090/jk.v5i1.1252.

Sinta, Dewi, Munawar Rahmat, Saepul Anwar, Abid Nurhuda, en Engku Shahrulerizal bin
Engku Ab Rahman. “Religiusitas dan Kematangan Beragama dalam Membantu
Menghadapi Quarter-Life Crisis Bagi Kalangan Generasi Milenial”. Al-Hikmah: Jurnal
Agama Dan limu Pengetahuan 21, no 2 (2024): 214-227.
https://doi.org/https://doi.org/10.25299/al-hikmah:jaip.2024.vol21(2).16940.

Suryani, Ira, Hasan Ma’tsum, Sri Suharti, Dewi Lestari, en Akublan Siregar. “Karakteristik
Akhlak Islam dan Metode Pembinaan Akhlak dalam Pemikiran Al-Ghazali”. Islam &
Contemporary Issues 1, no 1 (2021): 31-38. https://doi.org/10.57251/ici.v1il.3.

Syukri, Muhammad, Yulita Putri, en Abid Nurhuda. “THE ROLE OF DIGITAL LITERACY
IN LEARNING MEDIA ACCORDING TO ISLAM”. KASTA: Jurnal llmu Sosial,
Agama, Budaya dan Terapan 3, no 1 (2023): 33-43.

Wahid, Abd Hamid, Chusnul Muali, en Bagiyatus Sholehah. “Pendidikan Akhlak Perspektif Al-
Ghazali”. At-Tajdid : Jurnal Ilmu Tarbiyah 7, no 2 (2018): 190-205.

Zaini, Ahmad. “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”. Esoterik 2, no 1 (2017): 146-59.
https://doi.org/10.21043/esoterik.v2i1.1902.

218


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

