
MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

204 

 

KAJIAN AKHLAK MENURUT AL-GHAZALI, HASAN AL-BASRI, AL-MUHASIBI 

DAN AL-QUSYAIRI 

 

 

Dewi Sinta  

Universitas Pendidikan Indonesia Bandung, Indonesia  

E-Mail: dewisintapai@upi.edu 

 

Annisa Ningtias 

Universitas Pendidikan Indonesia Bandung, Indonesia  

E-Mail: annisaningtiascevieputri@upi.edu 

 

Abid Nurhuda 

Universitas Nahdlatul Ulama Surakarta, Indonesia 

E-Mail: abidnurhuda123@gmail.com 
 

Fadhila Rizqi Maulida 

Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia 

E-Mail: fadhilamaulida1186@gmail.com 
 

Anggi Ariska Putri 

Universitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Indonesia 

E-Mail: anggiariskaputri@gmail.com 

 

 

Abstrak 

Pengembangan ilmu akhlak dalam bidang tasawuf menjadi unsur sentral dalam tradisi sejarah 

Islam, hal tersebut dibuktikan dengan banyaknya tokoh yang memikirkan tentang topik akhlak 

secara mendalam diantaranya Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, dan Al-Qusyairi. Dan 

tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan terkait pendapat masing-masing tokoh 

tersebut dalam membahas akhlak. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan model 

pendekatan studi pustaka lalu dianalisis secara deskriptif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kajian akhlak menurut masing-masing tokoh tidak hanya menjadi hal yang teoretis, tetapi juga 

menjadi landasan untuk transformasi dan membentuk pribadi dan spiritual yang baik. Meskipun 

ada sedikit perbedaan dalam pendekatan, akar nilai-nilai akhlak yang baik dan keselarasannya 

dimana Al-Ghazali menekankan peran tasawuf dalam pembentukan akhlak baik, sementara 

Hasan Al-Basri lebih menyoroti mawas diri dan taat kepada Allah. Al-Muhasibi 

menitikberatkan pada kewaspadaan dan rasa takut terhadap dosa, sedangkan Al-Qusyairi 

menggabungkan akhlak dengan prinsip-prinsip syariat yang benarnamun dengan seiring 

berjalannya waktu, pemahaman tentang akhlak dalam Islam terus berkembang dan mampu 

beradaptasi dengan tuntutan zaman. 

 

Kata Kunci: Kajian Akhlak,  Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, Al-Qusyairi 

 

Abstract 

The development of morals in the field of Sufism is a central element in the Islamic historical 

tradition, this is evidenced by the many figures who think about the topic of morals in depth 

including Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, and Al-Qusyairi. And the purpose of this 

study is to describe the opinions of each of these figures in discussing morals. The method used 

is qualitative with a literature study approach model and then analyzed descriptively. The 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:dewisintapai@upi.edum
mailto:annisaningtiascevieputri@upi.edu
mailto:abidnurhuda123@gmail.com
mailto:fadhilamaulida1186@gmail.com
mailto:anggiariskaputri@gmail.com


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

205 

 

results showed that the study of morals according to each figure is not only a theoretical thing, 

but also a foundation for transformation and forming a good personal and spiritual. Although 

there are slight differences in approach, the roots of good moral values and their harmony 

where Al-Ghazali emphasizes the role of Sufism in the formation of good morals, while Hasan 

Al-Basri highlights more introspection and obedience to God. Al-Muhasibi focuses on vigilance 

and fear of sin, while Al-Qusyairi combines morals with the principles of the correct Shari'ah, 

but over time, the understanding of morals in Islam continues to develop and is able to adapt to 

the demands of the times. 

 

Keywords: Moral Studies, Al-Ghazali, Hasan Al-Basri, Al-Muhasibi, Al-Qusyairi 

 

 

A. Pendahuluan 

Pemahaman dan pengembangan akhlak yang baik merupakan unsur sentral dalam tradisi 

Islam, dan pemikiran tentang akhlak telah menjadi topik yang mendalam dalam sejarah 

pemikiran Islam. Dalam konteks ini, tasawuf muncul sebagai cabang penting dalam Islam yang 

menekankan aspek spiritual dan etis dalam kehidupan manusia.1 Tasawuf juga menyoroti 

pentingnya pengembangan akhlak yang baik sebagai jalan menuju kesempurnaan spiritual dan 

pencapaian hubungan yang lebih mendalam dengan Tuhan. Terkhusus, ada salah satu cabang 

tasawuf yaitu tasawuf akhlaki, yang merupakan tasawuf yang menekankan pada perbaikan 

akhlak.2 

Dalam pemahaman tasawuf, empat tokoh penting menjadi sorotan utama dalam makalah 

ini: Al-Ghazali, Hasan Al-Bashri, Al-Qusairi, dan Ibnu Miskawyh. Mereka masing-masing 

merupakan figur berpengaruh dalam perkembangan pemikiran tasawuf dan memberikan 

kontribusi berharga terhadap pemahaman tentang akhlak dalam konteks spiritualitas Islam.3 Al-

Ghazali, atau Abu Hamid Al-Ghazali, adalah seorang cendekiawan Islam terkenal yang dikenal 

sebagai “Hujjat al-Islam” atau “Bukti Kebenaran Islam”. Ia tidak hanya merupakan seorang 

teolog dan filsuf, tetapi juga seorang sufi yang memiliki wawasan mendalam tentang akhlak 

dan moralitas dalam ajaran tasawuf. Karyanya, seperti Ihya Ulum al-Din, memainkan peran 

penting dalam menguraikan aspek-aspek akhlak dalam konteks kehidupan sehari-hari. Hasan 

Al-Bashri, seorang figur yang hidup pada periode awal Islam, merupakan salah satu tokoh 

pertama dalam sejarah tasawuf.4  

Ajarannya tentang zuhud (kezuhudan) dan penekanan pada akhlak yang luhur menjadi 

inspirasi bagi banyak sufi dan pencari kebenaran di masa berikutnya. Al-Muhasibi adalah 

seorang sufi terkenal yang dikenal dengan pendekatan kritisnya terhadap akhlak dan etika 

dalam tasawuf. Karya-karyanya menggali isu-isu moral dan spiritual dengan mendalam.5 Al-

Qusyairi, melalui karyanya yang terkenal “Risalah Qusyairiyah”, memberikan pandangan yang 

berharga tentang akhlak dan etika dalam konteks tasawuf. Maka melalui artikel ini, akan 
 

1 Yassir Lana Amrona et al., “The Concept of Educator from the Perspective of Prophetic Hadiths”, Fahima 

3, no 1 (2024): 19–32, https://doi.org/https://doi.org/10.54622/fahima.v3i1.134. 
2 Yasin Syafii Azami et al., “KONSEP PENDIDIK DAN PESERTA DIDIK DALAM FILSAFAT 

ISLAM”, JIS : JOURNAL ISLAMIC STUDIES 1, no 3 (2023): 311–41. 
3 Syukron Ni’am, Fachrurizal Bachrul Ulum, en Abid Nurhuda, “Hakikat Metodologi Pembelajaran Dalam 

Pendidikan Islam”, JIS: Journal Islamic Studies 1, no 3 (2023): 282–310, 

http://qjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/456. 
4 Dewi Sinta et al., “Religiusitas dan Kematangan Beragama dalam Membantu Menghadapi Quarter-Life 

Crisis Bagi Kalangan Generasi Milenial”, Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan 21, no 2 (2024): 214–

227, https://doi.org/https://doi.org/10.25299/al-hikmah:jaip.2024.vol21(2).16940. 
5 Khoirun Nisa Nur‘Aini, Abid Nurhuda, en Ali Anhar Syi’bul Huda, “PLURALISM IN THE 

PERSPECTIVE OF KH ABDURRAHMAN WAHID: AN INTRODUCTION TO MULTICULTURAL 

EDUCATION”, BIDAYAH: STUDI ILMU-ILMU KEISLAMAN 14, no 2 (2023): 230–38, 

https://doi.org/https://doi.org/10.47498/bidayah.v14i2.2203. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

206 

 

dijelaskan sekaligus dieksplorasi terkait kontribusi masing-masing tokoh tersebut terhadap 

pemahaman akhlak dalam tasawuf, serta bagaimana pemikiran mereka mencerminkan esensi 

dan nilai-nilai etis dalam Islam sehingga secara tidak langsung memberikan wawasan kepada 

pembaca tentang bagaimana kajian akhlak tasawuf menurut keempat tokoh ini. 

 

B. Metode Penelitian 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan model pendekatan 

studi pustaka yakni mengumpulkan berbagai bahan dan kajian terdahulu yang relevan serta 

berkaitan dengan tema.6 Teknik pengumpulan data yang digunakan menggunakan cara 

dokumentasi dan dilakukan pengamatan secara cermat dengan berulang-ulang agar memperoleh 

gambaran yang utuh, valid dan komprehensif.7 Lalu dilakukan analisis secara deskriptif, serta 

dilakukan penarikan kesimpulan sehingga dapat menjawab atas permasalahan yang ada 

dibagian pendahuluan.  

 

C. Pembahasan dan Hasil Penelitian 

1. Kajian Akhlak Menurut Al-Ghazali 

a) Biografi Imam Al-Ghazali 

 Imam Al-Ghazali merupakan nama panggilannya. Sedangkan nama aslinya adalah Abu 

Hamid Muhammad Ibn Muhammad Al-Ghazali Ath-Thusi. Ia merupakan seorang Persia asli 

yang lahir pada tahun 450 H/1058 M di Thus, yang sekarang terletak dekat Meshed, sebuah 

kota kecil di Khurasan, yang saat ini berada di wilayah Iran. Kelahirannya terjadi pada tahun 

ketiga setelah kekuasaan kaum Saljuk menguasai Baghdad. Terkadang, nama Al-Ghazali juga 

ditulis dan diucapkan sebagai Al-Ghazzali (dengan dua huruf z). Ini berasal dari kata ghazzal, 

yang berarti tukang pintal benang, karena pekerjaan ayahnya adalah memintal benang wol. 

Sementara itu, kata Al-Ghazali (satu huruf z) diambil dari kata Al-Ghazali, yaitu nama 

perkampungan tempat Al-Ghazali dilahirkan.8 Selain itu, Al-Ghazali juga memiliki beberapa 

nama julukan, yakni Al-Imam, Hujjatul Islam, Zainul ‘Abidin, A’jubah az-Zaman, dan Al-

Bahr.9 

Keunggulan ilmu Al-Ghazali di berbagai bidang membuatnya menjadi sangat tersohor 

sehingga pada tahun 484 H (1091 M), ia diangkat menjadi ustadz (dosen) pada Universitas 

Nidhamiyah di Baghdad. Setahun setelah ia berusia 34 tahun, Al Ghazali diangkat menjadi 

pimpinan (rektor) pada universitas tersebut karena prestasinya yang begitu luar biasa. Selama 

menjadi rektor, Al-Ghazali banyak menulis buku di bidang fiqh, ilmu kalam, dan buku-buku 

sanggahan terhadap aliran-aliran kebatinan, ismailiyah, dan filsafat. Pada masa ini disebut fase 

hidup Al-Ghazali yang pertama. Fase yang kedua adalah masa mengalami ragu-ragu terhadap 

segala-galanya. Akhirnya keraguan itu terobati dengan pengamalan tasawufnya. Maka bagian 

kedua dari kehidupannya dijalani dengan ketenteraman dan keheningan tasawuf. Menurutnya, 

para sufilah pencari kebenaran yang paling hakiki. Lebih jauh lagi, menurutnya, jalan para sui 

adalah paduan ilmu dengan amal, sementara sebagai buahnya adalah moralitas.10 Al-Ghazali 

menutup usianya pada tahun 505 H (1111 M) yaitu pada usia 55 tahun.11 

 
6 Ali Anhar Syi’bul Huda et al., “Reorientasi Dikotomis Ilmu Agama dan Umum Melalui Pendekatan 

Analisis Bibliometrik”, Kamaya: Jurnal Ilmu Agama 7, no 2 (2024): 155–168, 

https://doi.org/https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i2.3219. 
7 Muslihudin et al., “Upaya Egaliter Terhadap Diskriminasi Perempuan Infertilitas Dalam Prespektif al- 

Qur’an (Studi Gender Pendekatan Teologi-Sintesis)”, Jurnal Cendekia Ilmiah PLS 8, no 1 (2023): 56–69. 
8 Beni Ahmad Saebani en Abdul Hamid, Ilmu Akhlak (Bandung: CV Pustaka Setia, 2017). 
9 Kamalul Fikri, Imam Al-Ghazali: Biografi Lengkap Sang Hujjatul Islam (Yogyakarta: Laksana, 2022). 
10 Eko Setiawan, “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”, Jurnal Kependidikan 5, 

no 1 (2017): 55–70, https://doi.org/10.24090/jk.v5i1.1252; Ahmad Zaini, “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”, 

Esoterik 2, no 1 (2017): 146–59, https://doi.org/10.21043/esoterik.v2i1.1902. 
11 Setiawan, “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

207 

 

Karya-karya Imam Al-Ghazali diantaranya adalah: 1). Ihya Ulum ad-Din (membahas 

ilmu-ilmu agama); 2) Tahafut Al-Falasifah (menerangkan pendapat para filsuf ditinjau dari segi 

agama); 3) Al-Iqtishad i Al-‘Itiqad (inti ilmu ahli kalam); 4) Al-Munqidz min adh-Dhalal 

(menerangkan tujuan dan rahasia-rahasia ilmu); 5) Jawahir al-Qur’an (rahasia-rahasia yang 

terkandung dalam al-Quran); 6) Mizan al-‘Amal (tentang falsafah keagamaan); 7) Al-Maqashid 

al-Asna i Ma’ani Asma’illah al-Husna (tentang arti nama-nama Tuhan); 8) Faishal at-Tafriq 

Baina al-Islam wa al-Zindiqah (perbedaan antara Islam dan Zindiq); 9) Al-Qisthas al-Mustaqim 

(jalan untuk mengatasi perselisihan pendapat).12 

b) Konsep Tasawuf Al-Ghazali 

      Ajaran-ajaran tasawuf Al-Ghazali diantaranya saja sebagai berikut:13 

1. Ma’rifat, yaitu mengetahui rahasia Allah dan peratuhan-peraturan Tuhan tentang 

segala yang ada. Fitrah semua hati dapat mengenal al-haq. Hati yang dimaksud 

adalah latifah rabbaniyah ruhaniyah. Hati laksana cermin, ma’rifah adalah kilas balik 

dari gambaran al-haq dalam cermin itu. Jika hati (qalb) tidak bersih, maka ia tidak 

akan mampu menangkap hakikat ilmu (kebenaran). Ma’rifah itu harus melalui proses 

maqamat terlebih dahulu yaitu maqam taubat, sabar, kefakiran, zuhud, tawakkal, 

ma’rifah, cinta dan kerelaan. 

2. Pengetahuan intuisi, yaitu pengetahuan yang dapat membebaskan dari keraguan. Al-

Ghazali tidak dapat mengajarkan ilmu ini pada orang lain jika orang itu tidak 

menempuh jalan yang pernah ditempuhnya. Al-Ghazali menyebut pengetahuan 

intuisi sebagai cahaya yang ditanamkan Allah dalam hatinya, bukan keyakinan 

seorang awam yang didapatkannya secara turun temurun dan taklid. Dengan cahaya 

yang telah dianugerahkan Allah, akal telah bersih dan suci, artinya terlepas dari 

segala campur tangan inderawi dan keraguan. 

Menurut Al-Ghazali, tasawuf adalah jalan (thariq) ditempuh dengan mempersembahkan 

kegiatan mujahadah (perjuangan) dan menghapus sifat-sifat tercela dan memutuskan semua 

ketergantungan dengan makhluk, serta menyongsong esensi cita-cita bertemu Allah. Jika tujuan 

itu tercapai, maka Allah-lah yang menjadi penguasa dan pengendali hati hamba-Nya, Kemudian 

Ma’rifah ialah mengetahui rahasia Tuhan dan ajaran-Nya, mengenal segala yang ada. Bagi Al-

Ghazali ma’rifah itu bersifat fitrah yang berpusat di dalam hati (qalb).14 Oleh sebab itu secara 

fitrah semua hati mampu mengenal al-haq. Dia merupakan wadah penampung amanah yang 

dititipkan Allah pada manusia, yaitu ma’rifah dan tauhid (keesaan Allah).15 

c) Akhlak menurut Imam Al-Ghazali 

   Akhlak menurut Al-Ghazali adalah sesuatu yang menetap dalam jiwa dan muncul 

dalam perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pemikiran terlebih dahulu. Menurut Al-

Ghazali, akhlak adalah suatu kemantapan jiwa yang dapat menghasilkan perbuatan atau 

pengamalan dengan mudah, tanpa ada perhitungan. Jika kemantapan tersebut sudah melekat 

kuat pada diri manusia, dan dapat menghasilkan amal-amal yang baik, maka disebut akhlak 

yang terpuji/baik  (akhlak mahmudah) . Namun, jika amal-amal yang tercela yang muncul dari 

keadaan tersebut, maka itu dinamakan akhlak yang buruk (akhlak madzmumah).16 Sehingga, 

Al-Ghazali memberikan kriteria terhadap akhlak, yaitu akhlak harus menetap dalam jiwa dan 

perbuatan itu muncul dengan mudah tanpa memerlukan pertimbangan terlebih dahulu.17 

 
12 Zaini, “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”. 
13 Abd. Rahman, Tasawuf Akhlaki (Paepare: CV Kaaffah Learning Center, 2020); Abdullah, “Maqamat 

Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali” 20 (2016): 304–17. 
14 Abid Nurhuda, Peta Jalan Kehidupan Yang Tak Terlupakan, Maret (Yogyakarta: The Journal Publishing, 

2023). 
15 Abdullah, “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”. 
16 Abd Hamid Wahid, Chusnul Muali, en Baqiyatus Sholehah, “Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali”, 

At-Tajdid : Jurnal Ilmu Tarbiyah 7, no 2 (2018): 190–205. 
17 Zaenol Fajr en Syaidatul Mukaroma, “Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam Menanggulangi 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

208 

 

Definisi tersebut maknanya dapat diartikan sebagai berikut:18 

1. Bahwa akhlak berpangkal pada hati, jiwa atau kehendak. 

2. Diwujudkan dalam perbuatan sebagai kebiasaan (bukan perbuatan yang dibuat-buat, tetapi 

sewajarnya). 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa akhlak bukan merupakan tujuan akhir manusia dalam 

perjalanan hidupnya. Akhlak digunakan sebagai alat untuk ikut mendukung fungsi tertinggi 

jiwa dalam mencapai kebenaran tertinggi yakni Ma’rifat Allah, yang di dalamnya manusia 

dapat menikmati kebahagian. Adapun kebahagiaan yang diharapkan oleh jiwa manusia adalah 

terukirnya dan menyatunya hakikat-hakikat ketuhanan di dalam jiwa sehingga hakikat-hakikat 

tersebut seakan-akan jiwa itu sendiri.19 

Al-Ghazali memaparkan dalam  kitabnya  Ihya 'Ulumuddin, di dalam batin manusia 

terdapat empat unsur yang harus baik agar akhlak manusia bisa menjadi baik yaitu hikmah, 

keberanian, kesucian diri, dan keadilan.20 Kesemua itu menjurus pada pembagian akhlak baik 

dan buruk yang dapat tergambarkan sebagai berikut:21  

 

Tabel 1 Pembagian Akhlak Baik Dan Buruk 

 

No Baik Keterangan Buruk Keterangan 

1 Hikmah 

(kebijaksanaan) 

Kesanggupan untuk 

mengatur keunggulan 

ingatan, kebiasaan, 

mengutamakan gagasan, 

kebenaran pendapat, 

kesadaran jiwa terhadap 

perbuatan-perbuatan halu 

dan kejahatan tersembunyi 

Bodoh Tidak berpengalaman 

dalam mengurus sesuatu, 

sakit ingatan, mengejar 

tujuan yang benar 

dengan cara yang salah, 

dan mengejar tujuan 

yang salah dengan jalan 

yang benar. 

2 Berani Berpandngan luas, gagah 

berani, mawas diri, tabah, 

sabar, teguh pendirian, 

dapat menahan emosi, 

tahu harga diri. 

Terburu 

nafsu, 

pengecut 

Suka mencari muka, 

angkuh, marah, sombong 

atau congkak. Minder, 

tidak percaya diri, tidak 

sabar, sempit pandangan, 

enggan menerima baik. 

3 Kesucian diri 

(lapang dada) 

Dermawan, rendah hati, 

sabar, pemaaf, shalih, bak 

hati, royal, ringan tangan, 

cerdas, tidak serakah. 

Serakah Tamak, tidak tahu malu, 

tidak sopan, boros, kikir, 

riya’, cenderung 

mengumpat akhlak 

orang lain, lancing, suka 

bermain yang tidak ada 

manfaatnya, iri, gembira 

jika orang lain susah, 

menghina orang miskin. 

 
Less Moral Value”, Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam Menanggulangi Less Moral Value 4, no 1 

(2020): 31–47. 
18 Mhd Habibu Rahman, “Metode Mendidik Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”, Equalita: 

Jurnal Studi Gender dan Anak 1, no 2 (2019): 30, https://doi.org/10.24235/equalita.v1i2.5459. 
19 Nur Akhda Sabila, “Integrasi Aqidah Dan Akhlak (Telaah Atas Pemikiran Al-Ghazali)”, NALAR: Jurnal 

Peradaban dan Pemikiran Islam 3, no 2 (2020): 74–83, https://doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211. 
20 Wahid, Muali, en Sholehah, “Pendidikan Akhlak Perspektif Al-Ghazali”; Rahman, “Metode Mendidik 

Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”. 
21 Rahman, “Metode Mendidik Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

209 

 

4 Adil Keadaan jiwa yang 

mampu mengendalikan 

hawa nafsu atas perintah 

akal dan syari’at sesuai 

porsinya 

Tidak adil  

Menurut Al-Ghazali, akhlak yang baik adalah keimanan, sesuai ungkapan beliau: 

“Sesungguhnya kebagusan akhlak itu adalah iman sedangkan keburukan akhlak adalah nifaq 

(sifat orang munafik)”. Oleh karena itu Al-Ghazali menyatakan tahapan yang perlu dicapai 

dalam pembentukan akhlak baik antara lain:22 

1) Takhali, merupakan  langkah  pertama  yang  harus  di  jalani  seseorang,  yaitu  usaha  

mengkosongkan  diri  dari perilaku  atau  akhlak  yang  tercela. Yang  dimaksud  dengan  

takhalli  itu  sendiri  ialah  mengosongkan  diri  dari sikap  ketergantungan  terhadap  

kelezatan  hidup  duniawi  dengan  cara  menjauhkan  diri  dari  maksiat  dan berusaha  

menguasai  hawa  nafsu.23 Sifat-sifat  tercela merupakan  dinding-dinding  tebal  yang  

membatasi  manusia  dengan  Tuhannya. Oleh  karena  itu,  untuk  membentuk  akhlak  

yang baik  maka  seorang  harus  mampu  melepaskan  diri  dari  sifat  tercela  dan  

mengisinya  dengan  akhlak-akhlak terpuji untuk dapat memperoleh kebahagian yang 

hakiki. 

2) Tahalli adalah  upaya mengisi atau  meghiasi diri  melalui jalan  membiasakan  diri 

dengan  sikap, perilaku, dan akhlak terpuji. Tahap ini dilakukan setelah menghilangkan   

akhlak   yang   buruk (takhalli). Maksudnya adalah menghiasi/mengisi diri dari sifat dan 

sikap serta perbuatan-perbuatan yang baik. 

3) Tajalli, untuk pemantapan dan pendalaman materi yang telah pada fase  tahalli, rangkaian 

pendidikan akhlak yang  disempurnakan  pada fase    tajalli.  Tajalli  dapat  dikatakan  

terungkapnya  nur  gaib  untuk  hati.  Rasulullah bersabda: “ada saat-saat tiba karunia dari 

Tuhanmu, maka siapkanlah dirimu untuk itu”. 

 Lebih lanjut, menurut al-Ghazali akhlak hendaknya dilatih dengan mujahadah 

(ketekunan) dan latihan jiwa melalui tasawuf dikarenakan dapat membina kalbunya, dimana 

terdapat jenjang (maqamat) yang harus dilalui oleh seorang calon sufi, diantaranya: tobat, sabar, 

kefakiran, zuhud, tawakal, dan makrifat.24 Melalui ilmu dan amal berupa latihan-latihan jiwa, 

akan mempertinggi sifat-sifat yang terpuji (mahmudah) dan menahan dorongan nafsu dari sifat-

sifat yang tercela (mazmumah).25 

Pendidikan akhlak Imam al-Ghazali tersebut bersifat teologis (memiliki tujuan) dan 

menghargai amal berdasarkan  hasilnya.  Gaya  pendidikan  akhlak  ini  mengajarkan  bahwa  

manusia  memiliki tujuan yang besar dan kebahagiaan di akhirat.26 Imam Al-Ghazali 

mengemukakan tata cara berakhlak kepada Tuhan dan sesama manusia dengan rumusan ilmu 

yang meyakinkan dan kebenaran yang pasti secara akal maupun secara batin. Menurutnya, 

seluruh akhlak manusia harus berpedoman pada ilmu pengetahuan yang rasional dan tidak 

menyimpang dari kebenaran batiniah.27 

Dari serangkaian pembahasan mengenai kajian akhlak menurut Al-Ghazali ini dapat 

disimpulkan bahwa tata cara pembentukan akhlak yang baik itu harus dilakukan secara 

seimbang antara pembinaan ilmu (akal) dengan pembinaan jiwa. Hal ini mengingat akhlak 

 
22 Ira Suryani et al., “Karakteristik Akhlak Islam dan Metode Pembinaan Akhlak dalam Pemikiran Al-

Ghazali”, Islam & Contemporary Issues 1, no 1 (2021): 31–38, https://doi.org/10.57251/ici.v1i1.3. 
23 Yulita Putri en Abid Nurhuda, “IBN SINA ’ S THOUGHTS RELATED TO ISLAMIC EDUCATION” 4, 

no 1 (2023): 140–47. 
24 Zaini, “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”. 
25 Enung Asmaya, “Hakikat Manusia dalam Tasawuf Al-Ghazali”, KOMUNIKA: Jurnal Dakwah Dan 

Komunikasi 12, no 1 (2018): 123–135, https://doi.org/https://doi.org/10.24090/komunika.v12i1.1377. 
26 Setiawan, “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”. 
27 Saebani en Hamid, Ilmu Akhlak. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

210 

 

sangat berkesinambungan antara akhlak lahiriah dengan batiniah dan urusan duniawi dengan 

ukhrowi.   

2. Kajian Akhlak Menurut Hasan Al-Bashri 

a) Biografi Hasan Al-Bashri 

Nama lengkap Hasan Al-Bashri adalah Abu Sa’id Al-Hasan bin Yasar, dilahikan di 

Madinah pada tahun 21 H (632 M) dan wafat pada tahun 110 H (728 M). Ia mengajarkan ilmu 

kebatinan dan kemurnian akhlak serta ilmu tentang penyucian jiwa.28 Ia dilahirkan pada tahun 

terakhir dari kekhalifaan umar bin khattab pada tahun 21 H. Ayah Hasan Al- Basri adalah 

seorang budak milik Zaid bin Tsabit yang bernama Yasar, sedangkan ibunya juga seorang 

budak milik Ummu Salamah (istri Nabi), yang bernama Khaeriyah.29 

Pada usia 12 tahun ia sudah hafal al-qur’an , saat usianya 14 tahun hasan bersama 

keluarganya pindah ke kota Basrah, irak.  Di basrah ia sangat aktif untuk mengikuti 

perkuliahannya, ia banyak belajar kepada ibnu abbas, dari ibnu abbas ia memperdalam ilmu 

tafsir, ilmu hadist dan qira’at. Sedangkan ilmu fiqh, bahasa dan sastra didapatkan dari sahabat 

yang lain. Di kota ini beliau membuka pengajian sebagai bentuk keprihatinan terhadap gaya 

hidup dan kehidupan masyarakat yang telah terpengaruh oleh hiruk pikuk duniawi sebagai salah 

satu akses kemakmuran ekonomi yang dicapai negeri-negeri islam pada masa itu. Gerakan 

itulah yang kelak menjadikan Hasan Al-Bashry menjadi orang yang sangat berperan dalam 

pertumbuhan kehidupan sufi di Basrah. Diantara ajarannya yang terpenting adalah Khauf, 

Zuhud dan Raja’. Beliau juga dikenal sebagai pendiri madrasah Zuhud di kota Bashrah.30 

Para ulama berbeda pendapat tentang ada tidaknya karya tulis yang tinggalkan oleh al-

Hasan al-Basri. Imam Muhammad Abu Zahrah (w. 1394 H), misalnya, berpendapat bahwa al-

Hasan al-Basri tidak pernah meninggalkan satu kitab pun dan kita tidak pernah melihat adanya 

kitab yang ditulisnya, sedang pendapat-pendapatnya yang kita lihat sekarang ini disampaikan 

melalui riwayat para muridnya. Berbeda dengan Abu Zahrah, Ibnu Nadim berpendapat bahwa 

al-Hasan al- Basri pernah menulis buku tentang tafsir dan risalah tentang jumlah ayat yang 

berjudul al-‘Adad atau ‘Adad Ayi al-Qur’an al-Karim (Jumlah Ayat-Ayat Al- Qur’an). Risalah-

risalah yang pernah ditulisnya ialah:31 

1) Al-Ihklas (keikhlasan) 

2) Risalah mengenai jawabannya terhadap Khalifah Abdul Malik ibn Marwan 

3) Risalah Fada’il Makkah wa as-Sakan fih (Keutamaan Mekah dan Ketenangan di 

Dalamnya), yang menurut Ahmad Ismail al-Basit merupakan risalahnya satu- satunya 

(naskah aslinya telah diedit oleh Dr. Sami Makki al-Ani, guru besar kebudayaan Islam di 

Universitas Kuwait, dan telah diterbitkan pada 1980 oleh Maktabah al-Fallah, Kuwait) 

4) Risalah Faraid ad-Din (Kewajiban- kewajiban terhadap Agama) yang naskahnya masih 

tersimpan di Maktabah al-Auqaf, Baghdad.  

 

b) Ajaran Tasawuf Akhlaki Hasan Al-Bashari 

Konsep dasar pendirian tasawuf Hasan al-Basri adalah zuhud terhadap dunia, menolak 

kemegahannya, semata menuju kepadaAllah, tawakal, khauf, dan raja', semuanya tidaklah 

terpisah. Jangan hanya takut kepada Allah, tetapi ikutilah ketakutan itu dengan pengharapan. 

Takut akan murka-Nya, tetapi mengharap karunia-Nya.32 Butir-butir ajaran Hasan Al-Bashri 

diantaranya sebagai berikut:33 
 

28 Saebani en Hamid. 
29 Rahman, Tasawuf Akhlaki; Abdullah, “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”. 
30 Abdullah, “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”. 
31 Muslimin en Zaenal Arifin, “Kajian Pemikiran Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”, Jurnal 

Komunikasi Islam 3, no 2 (2019): 137–55. 
32 Hamka, Tasauf, Perkembangan Dan Pemurniannya (Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1994). 
33 Abdullah, “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali”; Muslimin en Arifin, “Kajian Pemikiran 

Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

211 

 

1) Hasan Al-Bashri membagi zuhud pada dua tingkatan, yaitu zuhud terhadap barang yang 

haram, ini adalah tingkatan zuhud yang elementer, sedangkan yang lebih tinggi adalah 

tingkatan zuhud terhadap barang-barang yang halal, Hasan Al-Bashri telah mencapai 

tingkatan kedua. 

2) Perasaan takut sehingga bertemu dengan hati tenteram lebih baik daripada perasaan 

tenteram yang kemudian menimbulkan takut. Hasan al-Basri senantiasa bersedih hati, 

senantiasa takut, apabila ia tidak melaksanakan perintah Allah sepenuhnya dan tidak 

menjauhi larangan sepenuhnya pula. 

3) Dunia adalah negeri tempat beramal. Barangsiapa yang bertemu dengan dunia dalam rasa  

zuhud, akan berbahagialah dia dan beroleh faedah. Tetapi, barangsiapa yang tinggal di 

dalam dunia, lalu hatinya rindu dan perasaannya tersangkut kepadanya, akhinya akan 

sengsara. Dia akan terbawa kepada suatu masa yang tidak akan tertahankan deritanya. 

4) Tafakur membawa kita kepada kebaikan dan berusaha mengerjakannya.  

5) Menyesal atas perbuatan jahat membawa kepada meninggalkan kejahatan itu. 

6) Orang yang beriman berduka cita pada pagi hari dan pada waktu sorenya, karena dia 

hidup di antara dua ketakutan. Takut mengenang dosa yang telah lampau, apakah geangan 

azab balasan yang akan ditimpakan Tuhan kepadanya dan takut memikikan dajal yang 

masih tinggi, karena tahu bahaya sedang mengancamnya.34 

7) Banyak duka cita di dunia akan memperteguh amal saleh. 
Dasar zuhud Hasan Al-Bashri bukanlah karena takut akan masuk neraka, tetapi takut akan murka 

Allah Swt. Dalam hal yang seperti ini, orang kadang-kadang merasa biarlah masuk neraka dari pada 

terkena murka. Sebab itu, saya berpendapat bahwasanya zuhudnya ialah khauf dan raja’ (ketakutan dan 

pengharapan).35 Dengan rasa khauf kepada Allah, maka segala sikap, tutur kata, tingkah laku dan 

pergaulan kepada sesama manusia akan selalu terjaga dalam kehidupan sehari-harinya, sehingga raja’ 

(pengharapan) akan datang dengan sendirinya.36 

Dari urarain di atas, dapat terlihat bahwa ajaran akhlak Hasan Al-Bashri sangat berarti 

bagi umat Islam diantaranya adalah ajaran tentang hidup dan kehidupan. Ia mengajarkan 

kehidupan yang tawadhu’, zuhud, sabar, syukur, khauf, raja’ dan ajaran tentang tafakur 

bini’mah. Manusia yang memahami dunia sebagai ladang beramal akan memiliki akhlak yang 

baik dan terpuji karena mengetahui dengan yakin bahwa amalnya tidak akan sia-sia di mata 

Allah Swt.37 Menurut Hasan Al-Bashri, bertasawuf dapat melahirkan akhlak yang baik, sebab 

menurutnya seorang sufi ialah orang yang hatinya selalu bertakwa kepada Allah Swt. dan 

memiliki ciri-ciri diantaranya berbicara benar, menepati janji, mengadakan silaturahmi, 

menyayangi yang lemah, tidak memuji diri, dan mengerjakan yang baik-baik.38 Namun, Hasan 

Basri berkata, “Barangsiapa yang memakai tasawuf karena tawaduk (kepatuhan) kepada Allah 

akan ditambah Allah cahaya dalam diri dan hatinya, dan barangsiapa yang memakai tasawuf 

karena kesombongan kepada-Nya akan dicampakkan-Nya ke dalam neraka.39 

Beberapa kata bijak  Haasan Al-Bashri tentang akhlak: 

1) Hakikat akhlak yang baik 

Hasan al-Bashri rahimahullah berkata: 

 
34 Daimatul Janah et al., “THE INFLUENCE OF PRODUCT QUALITY, PRICE, AND STORE 

ATMOSPHERE ON CONSUMER PURCHASING DECISIONS”, Jurnal Ekonomi Lembaga Layanan Pendidikan 

Tinggi Wilayah I 3, no 2 (2023): 68–78, https://doi.org/https://doi.org/10.54076/juket.v3i2.402. 
35 Ni’am, Ulum, en Nurhuda, “Hakikat Metodologi Pembelajaran Dalam Pendidikan Islam”. 
36 Rahman, Tasawuf Akhlaki. 
37 Saebani en Hamid, Ilmu Akhlak. 
38 Yulita Putri, Abid Nurhuda, en Syukron Niam, “THE CONCEPTS OF ISLAMIC EDUCATION FROM 

THE PERSPECTIVE OF IBNU MISKAWAIH”, SABANA: Jurnal Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara 

2, no 1 (2023): 44–55. 
39 Muslimin en Arifin, “Kajian Pemikiran Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

212 

 

“Hakikat akhlak yang mulia adalah berbuat kebaikan, menyingkirkan gangguan dan 

berwajah ceria”. 

2) Tiga hakikat akhlak mulia  

Hasan al-Basri menjelaskan, كف  الأذى  ؛  وبذل  الندى  ؛  وطلاقة  الوجه“ Tidak mengganggu, suka  

menolong dan berwajah ceria/optimis”. 

3) Pengaruh ilmu terhadap akhlak 

Diriwayatkan dalam Sunan Ad Darimi, bahwa Al Hasan Al Bashri berkata : 

 كان الرجل إذا طلب العلم لم يلبث أن يرُى ذلك في بصره وتخشعه ولسانه ويده وصلاته وزهده 

Dahulu apabila seseorang menuntut ilmu, maka pengaruh ilmu itu tidak butuh waktu 

lama akan terlihat dari cara pandangnya, ketenangannya, ucapannya, ringan 

tangannya, shalatnya dan sifat zuhudnya. 

4) Etika beragama yang baik 

Hasan Al Basri  berkata,  ُمَنْ لا أذَبََ له لا علم له، وَمَن لا صَبرََ لَهُ لا دين له، وَمَنْ لا وَرَعَ لَهُ لا زُلْفىَ لَه. 

Artinya: “Barangsiapa yang tak memiliki Budi pekerti yang baik maka dianggap tak 

memiliki ilmu. Barangsiapa yang tak bersabar maka dirinya dianggap cara 

beragamanya belum sempurna. Dan barangsiapa tak memiliki sikap Wara’ maka tak 

akan mendapatkan mulia di sisi Allah”. 

5) Tawadhu, akhlak yang dilupakan  

Hasan al-Bashri rahimahullah pernah berkata:   هو أن تخرج من منزلك ولا تلقى مسلما إلا رأيت له 

فضلا  tawadhu’ adalah tatkala engkau keluar dari rumahmu dan tidaklah engkau“  عليك 

menjumpai seorang muslim pun kecuali engkau menganggap dia lebih utama 

dibandingkan dirimu”(Al-Ihyaa’: III/28). 

 

3. Kajian Akhlak Menurut Al-Muhasibi 

Nama Lengkap Al-Muhasibi adalah abu ‘Abdillah Al-Harits bin Asad Al-Bashri Al-

Baghdadi Al-Muhasibi, dilahirkan di Bashrah, Irak pada tahun 165 H/781 M, wafat pada tahun 

243 H/857 M pada tahun 78 tahun. Al-Muhasibi, seorang tokoh sufi yang hidup pada abad ke-9, 

memainkan peran kunci dalam pengembangan pemikiran akhlak dalam Islam. Dalam 

pandangannya, transformasi akhlak dimulai dari mawas diri terhadap dosa. Konsep mawas diri 

adalah aspek penting dalam pemahamannya tentang bagaimana manusia dapat mencapai akhlak 

yang baik. Mawas diri mencakup kesadaran diri terhadap perbuatan dosa dan rasa penyesalan 

yang mendalam. Mawas diri adalah pintu awal bagi individu yang ingin memperbaiki perilaku 

mereka dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Al-Muhasibi menekankan pentingnya taat 

kepada Allah SWT dalam perjalanan menuju akhlak yang mulia. Taat kepada Allah melibatkan 

ketaatan terhadap perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya. Dalam konteks ini, taat kepada 

Allah adalah landasan yang sangat kuat dalam pembentukan akhlak yang baik. Ajaran sufi ini 

menegaskan bahwa taat kepada Allah adalah dasar dari segala bentuk perubahan positif dalam 

akhlak.40 

Pandangan Al-Muhasibi tentang akhlak juga menyoroti pentingnya praktik zikir dan 

pertobatan. Zikir adalah praktik merenungkan nama-nama Allah dan menyucikan hati. Dalam 

konteks ini, praktik zikir membantu individu untuk lebih mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

Pertobatan adalah tindakan kesungguhan untuk bertaubat dari perbuatan dosa dan mengubah 

perilaku.41 Praktik zikir dan pertobatan adalah elemen kunci dalam perjalanan menuju akhlak 

yang baik menurut pemahaman Al-Muhasibi. Al-Muhasibi melihat bahwa manusia yang 

 
40 Muhammad Syukri, Yulita Putri, en Abid Nurhuda, “THE ROLE OF DIGITAL LITERACY IN 

LEARNING MEDIA ACCORDING TO ISLAM”, KASTA: Jurnal Ilmu Sosial, Agama, Budaya dan Terapan 3, no 

1 (2023): 33–43. 
41 Ali Anhar Syi’bul Huda, Syahidin Syahidin, en Abid Nurhuda, “Role-Playing Learning Method in 

Shaping Commendable Morals of Students in Islamic Education Subjects”, Nusantara Journal of Behavioral and 

Social Science 2, no 4 (2023): 87–94, https://doi.org/https://doi.org/10.47679/202338. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
https://www.khazanahimani.com/tag/hasan-al-bashri
https://www.khazanahimani.com/tag/ilmu
https://www.khazanahimani.com/tag/ilmu


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

213 

 

berakhlak baik adalah mereka yang penuh kewaspadaan dan rasa takut dari perbuatan yang 

akan mengotori jiwanya. Kewaspadaan adalah kesadaran yang mendalam terhadap potensi dosa 

dalam tindakan sehari-hari. Hal ini menciptakan kehati-hatian dan kepedulian dalam tindakan 

serta interaksi dengan sesama. Rasa takut dari perbuatan yang akan mengotori jiwanya 

menggambarkan kesungguhan dalam menjaga akhlak yang baik.42 Mereka yang takut akan dosa 

akan berusaha keras untuk menjauhi perbuatan yang dapat merusak akhlak mereka. 

Tinjauan sejarah menunjukkan bahwa Al-Muhasibi hidup pada abad ke-9 Masehi, yang 

merupakan periode penting dalam perkembangan pemikiran Islam dan sufisme. Di waktu yang 

sama, konsep mawas diri, taat kepada Allah, zikir, dan pertobatan menjadi fokus utama dalam 

pemahaman akhlak dalam konteks sufi.43 Mawas diri adalah aspek yang sangat dipromosikan 

oleh banyak tokoh sufi pada periode ini. Mereka percaya bahwa dengan mawas diri yang 

mendalam, individu dapat mencapai pemahaman yang lebih baik tentang diri mereka sendiri 

dan mengembangkan akhlak yang lebih baik. 

a) Relevansi Ajarah Al-Muhasibi 

Ajaran Al-Muhasibi tetap relevan dalam konteks modern. Konsep mawas diri, taat kepada 

Allah, zikir, dan pertobatan tetap menjadi prinsip-prinsip yang penting dalam pengembangan 

akhlak yang baik dan pemahaman tentang diri dalam Islam. Relevansi ajaran Al-Muhasibi juga 

terlihat dalam upaya menjaga kesucian dan integritas moral di tengah kompleksitas dunia saat 

ini. Beberapa komponennya disini Ajaran Akhlak Al-Muhasibi: 

النفس   .1  Ini adalah konsep mawas diri, yaitu kesadaran :(Muraqabat al-Nafs) مراقبة 

diri terhadap perbuatan dosa dan rasa penyesalan yang mendalam. 

لله   .2  Ini mengacu pada taat kepada Allah SWT, yang :(Al-Ta’at lillah) الطاعة 

melibatkan ketaatan terhadap perintah-Nya dan menjauhi larangan-Nya. 

الدائم   .3  Ini merujuk pada praktik zikir, yaitu :(Al-Tadhkir al-Daim) التذكير 

merenungkan nama-nama Allah dan menyucikan hati. 

 Ini adalah tentang pertobatan, tindakan kesungguhan untuk :(Al-Tawbah) التوبة   .4

bertaubat dari perbuatan dosa dan mengubah perilaku. 

 Ini mencakup konsep kewaspadaan, yaitu kesadaran yang :(Al-Yaqza) اليقظة   .5

mendalam terhadap potensi dosa dalam tindakan sehari-hari. 

b) Karya Al-Muhasibi 

1. Risalah Al Washaya 

2. Fahm al Qur'an  

3. Al-Ri’ayah li Huquqillah 

4. Risalah al Mustarsyidin  

5. Fahm al Qur'an wa Ma'anihi 

6. Al Masail fi A'mal al Qulub wa al Jawarih 

7. Badu Man Anaba Ilaihi  

8. Mu'atabah al Nufus 

9. Mahiyah al Aql wa Haqiqah Ma'nah wa Ikhtilaf al Nas Fihi 

10. Kitab al Ba'ts wa al Nusyur  

11.  Kitab al Makasib wa al Wara 

12. Kitab al 'Azhamah  

13. Kitab al Nashaih 

 
42 Afiffah Vinda Prananingrum en Abid Nurhuda, “ANALISIS BUKU TEKS AL-‘ARABIYYATU BAINA 

YADAIK KARYA ABDURRAHMAN IBN IBRAHIM AL-FAWZAN, DKK”, in Proceeding AEC : Arabic 

Education Conference (Arabic Education Departement (PBA), the Faculty of Tarbiyah (FIT), State Islamic 

University of Raden Mas Said Surakarta, 2021), 92–105. 
43 Abid Nurhuda en Alfina Nur Azizah, “Pelaksanaan KKN Pasca Pandemi di Desa Kebak Kecamatan 

Kebakkramat Kabupaten Karanganyar”, Jurnal Pendidikan Vokasi Raflesia 2, no 2 (2022): 37–43, 

https://doi.org/10.53494/jpvr.v2i2.155. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

214 

 

14. Adab al Nufus  

15. Ahkam al Taubah 

16. Risalah al Tashawwuf  

17. Ahkam al Taubah 

18. Kitab al Tanbih ala A'mal al Qulub 

19. Kiab al Radd 'ala Ba'dh al Ulama min al Aghniya 

20. Syarh al Ma'rifah wa Badzl al Nashihah 

21. Mukhtashar al Ma'ani  

22. Nuhasabah al Nufus 

23. Mukhtashar Kitab Fahm al Shalat 

4. Kajian Akhlak Menurut Al-Qusyairi 

Nama lengkap Al-Qusyairi adalah ‘Abdul Karim bin Hawzin,dilahirkan pada tahun 376 H 

di Istiwa, Kawasan Nishafur dan wafat pada tahun 465 H. (Rosihon Anwar,2008:141) Seorang 

pemikir Islam yang hidup pada abad ke-4, memandang akhlak sebagai salah satu aspek penting 

dalam Islam yang berlandaskan pada syariat yang benar. Bagi Al-Qusyairi, akhlak mulia harus 

berakar pada ajaran Al-Quran dan As-Sunnah. Dia mengajarkan bahwa akhlak yang baik 

mencakup aspek jasmani dan rohani. Dalam pandangannya, seorang individu harus berakhlak 

dengan cara yang seimbang antara kebutuhan dunia dan akhirat. 

Pandangan Al-Qusyairi ini menjadi bagian penting dalam pengembangan konsep akhlak 

dalam Islam dan mendorong individu untuk memperhatikan kesehatan rohani mereka. 

Kesehatan rohani adalah konsep yang menyoroti pentingnya menjaga keadaan batin yang sehat 

dan selaras dengan nilai-nilai Islam. Melalui kesehatan rohani, individu dapat mencapai 

kedekatan dengan Allah dan memperbaiki akhlak mereka. Kesehatan rohani mencakup praktik 

seperti introspeksi, refleksi, dan meditasi yang memungkinkan individu untuk memahami lebih 

dalam nilai-nilai agama dan mengembangkan hubungan yang lebih dalam dengan Allah. 

Sejarah menunjukkan bahwa Al-Qusyairi hidup pada abad ke-4 Masehi, periode yang melihat 

perkembangan dan perumusan banyak konsep-konsep inti dalam pemikiran Islam. Abad ini 

menjadi periode penting dalam pemikiran Islam di mana banyak pemikir seperti Al-Qusyairi 

berkontribusi dalam mengembangkan dan mengartikulasikan ajaran-ajaran Islam. Pandangan 

Al-Qusyairi tentang akhlak, yang mencakup keseimbangan antara dunia dan akhirat, 

memainkan peran penting dalam perkembangan etika Islam. 

Perkembangan pemikiran ini telah menjadi titik referensi yang berharga dalam 

pemahaman bagaimana akhlak dan moralitas dalam Islam harus diwujudkan dalam kehidupan 

sehari-hari. Pandangan Al-Qusyairi tentang keseimbangan antara dunia dan akhirat masih 

relevan dan menjadi pedoman bagi individu untuk menjalani kehidupan yang sesuai dengan 

nilai-nilai agama. Al-Qusyairi menekankan bahwa akhlak yang mulia adalah yang seimbang 

antara memenuhi tuntutan dunia dan mempersiapkan diri untuk akhirat. Dalam hal ini, 

kesehatan rohani menjadi fokus utama. Dia berpendapat bahwa hanya melalui akhlak yang 

seimbang ini, seseorang dapat mencapai kesempurnaan moral dan mendekatkan diri kepada 

Allah SWT. Pandangan Al-Qusyairi mengenai akhlak memberikan landasan yang kuat untuk 

memahami bagaimana akhlak dan moralitas dalam Islam harus diwujudkan dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Di sini menekankan bahwa akhlak yang mulia bukan hanya tentang tindakan jasmani 

semata, tetapi juga mengenai kesehatan rohani. Ini mengimplikasikan bahwa perilaku dan sikap 

kita harus mencerminkan harmoni antara kebutuhan dunia yang fana dan persiapan untuk 

akhirat yang abadi. Dengan prinsip-prinsip akhlak yang diajarkan oleh Al-Qusyairi sebagai 

pedoman, individu dapat berusaha secara aktif untuk mencapai kesempurnaan moral. Hal ini 

melibatkan kesadaran akan tindakan kita dalam konteks agama dan nilai-nilai Islam, dan upaya 

untuk menjalani kehidupan yang sesuai dengan pedoman tersebut. Dengan demikian, 

pandangan Al-Qusyairi tentang akhlak memberikan landasan yang kuat untuk memandu kita 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

215 

 

dalam menjalani kehidupan sehari-hari dengan integritas moral yang tinggi dan tujuan akhirat 

yang jelas. 

a) Relevansi Ajaran Al-Qusyairi 

Pandangan Al-Qusyairi tentang akhlak, terutama dalam konteks keseimbangan antara 

dunia dan akhirat serta kesehatan rohani, tetap relevan dalam zaman modern. Konsep-konsep 

ini menjadi pedoman berharga dalam menjalani kehidupan sehari-hari yang mencerminkan 

nilai-nilai agama dan integritas moral yang tinggi. Beberapa komponen arabnya Pandangan Al-

Qusyairi tentang Akhlak dalam Islam: 

 Ini adalah ajaran dan konsep yang :(Al-Ta’aleem wal-Mafaheem) التعاليم والمفاهيم   .1

mendasari akhlak yang baik dalam Islam. 

والفكر   .2  ,Ini mencakup aspek akhlak dan pemikiran :(Al-Akhlaq wal-Fikr) الأخلاق 

dengan penekanan pada keseimbangan antara dunia dan akhirat. 

 Ini adalah tentang kesehatan rohani, yang :(Al-Sahat al-Ruhaniya) الصحة الروحية   .3

mencakup praktik introspeksi, refleksi, dan meditasi untuk memahami lebih 

dalam nilai-nilai agama dan mengembangkan hubungan yang lebih dalam 

dengan Allah. 

 Ini merujuk pada karya atau aksi yang mencerminkan akhlak :(Al-A’mal) الأعمال   .4

yang baik. 

الحاضر   .5 بالوقت   Ini mengacu pada relevansi :(Al-Irtibat bil-Waqt al-Hadir) الارتباط 

pandangan Al-Qusyairi dalam konteks zaman modern. 

b) Karya Al-Qusyairi 

Sayangnya, karya-karya tulis Al-Qusyairi tidak banyak yang masih ada. Namun, 

pemikiran dan ajarannya tetap ada melalui kutipan-kutipan dalam karya-karya pemikir Islam 

lainnya yang menghargai pemikiran etiknya. 

 

5. Perbandingan Ajaran Menurut Al-Ghazali, Hasan Al- Basri, Al-Muhasibi dan Al-

Qusyairi 

Pemikiran Al-Ghazali menunjukkan hubungan erat antara akhlak yang baik dan praktik 

tasawuf, yang diintegrasikan dengan baik dalam pemikiran sufi. Al-Ghazali berpandangan 

bahwa akhlak yang mulia merupakan hasil dari ketaatan kepada Allah dan penyucian diri 

melalui praktik tasawuf. Dalam perspektifnya, praktik-praktik sufi membantu individu 

mencapai kesempurnaan moral, memperkuat koneksi antara tasawuf dan pembentukan akhlak 

yang baik. Lanjut, Hasan Al-Basri, seorang tokoh sufi awal, memberikan perspektif yang 

berbeda dalam transformasi akhlak. Ajaran tasawufnya menekankan pentingnya kesadaran diri 

dan mawas diri terhadap dosa. Bagi Hasan Al-Basri, individu harus memulai perjalanan akhlak 

dengan menjaga diri dari perbuatan dosa dan dengan rasa takut akan akibat dosa tersebut. Ini 

menggambarkan pendekatan yang lebih langsung terhadap transformasi akhlak. 

Dalam konteks ini, pemikiran Al-Muhasibi dan Al-Qusyairi menyoroti pentingnya 

menjaga keseimbangan antara dunia dan akhirat dalam pengembangan akhlak. Integrasi ajaran 

dari berbagai tokoh sufi ini memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang peran 

akhlak dalam pemikiran sufisme, serta bagaimana akhlak tersebut dapat diwujudkan dalam 

kehidupan sehari-hari.  Di sisi lain, Al-Muhasibi menekankan konsep mawas diri yang 

mendalam sebagai langkah awal dalam transformasi akhlak. Pandangan Al-Muhasibi lebih 

menitikberatkan pada taat kepada Allah, penyucian diri melalui zikir, dan pertobatan sebagai 

cara untuk mencapai akhlak yang baik. Ia percaya bahwa kewaspadaan dan rasa takut dosa 

adalah kunci dalam pembentukan akhlak yang mulia. Al-Qusyairi, yang hidup pada abad ke-4 

Masehi, menyajikan pandangan yang mengintegrasikan akhlak dengan ajaran Islam secara lebih 

luas. Baginya, akhlak yang baik harus selaras dengan syariat yang benar, yaitu ajaran dari Al-

Quran dan As-Sunnah. Al-Qusyairi menekankan bahwa akhlak mulia mencakup aspek jasmani 

dan rohani, serta keseimbangan antara kebutuhan dunia dan akhirat. Konsep keseimbangan ini 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

216 

 

menciptakan pandangan yang holistik tentang akhlak. 

Perbandingan ini juga dapat membantu mahasiswa dalam menerapkan nilai-nilai akhlak 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan memahami bagaimana ajaran-ajaran ini saling 

melengkapi dan diintegrasikan, individu dapat merenungkan praktek-praktek yang paling 

relevan dalam mencapai akhlak yang baik sesuai dengan keyakinan mereka. Sejarah 

menunjukkan bahwa pemikiran tentang akhlak dalam Islam telah mengalami perkembangan 

sepanjang berabad-abad. Dengan merunut sejarah pemikiran ini, mahasiswa dapat melihat 

perkembangan pemikiran tentang akhlak yang telah terjadi selama berabad-abad, dari zaman 

Al-Ghazali hingga Al-Qusyairi pada abad ke-4 Masehi. Hal ini memberikan perspektif yang 

lebih luas tentang kompleksitas pemikiran akhlak dalam Islam. Penting untuk menyadari bahwa 

pemahaman tentang akhlak dalam Islam telah menjadi pusat perhatian dalam diskusi dan 

praktik keagamaan. Pandangan yang beragam ini memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif tentang bagaimana individu dapat mencapai akhlak yang baik dalam berbagai 

konteks kehidupan. 

 

D. Kesimpulan 

Pendekatan yang Beragam: Berbagai tokoh sufi ini memiliki pendekatan yang beragam 

dalam memahami dan mengajarkan akhlak. Al-Ghazali menekankan peran tasawuf dalam 

pembentukan akhlak baik, sementara Hasan Al-Basri lebih menyoroti mawas diri dan taat 

kepada Allah. Al-Muhasibi menitikberatkan pada kewaspadaan dan rasa takut terhadap dosa, 

sedangkan Al-Qusyairi menggabungkan akhlak dengan prinsip-prinsip syariat yang benar. 

Tujuan yang Sama: Meskipun pendekatan mereka berbeda, tokoh-tokoh ini memiliki tujuan 

yang sama, yaitu mencapai akhlak yang baik yang mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

Akhlak yang baik menjadi sarana untuk mencapai tujuan spiritual yang lebih tinggi. 

Penerapan dalam Kehidupan Sehari-hari: Perbandingan ini memberikan pemahaman yang 

lebih dalam tentang bagaimana ajaran-ajaran ini dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Mahasiswa dan pembaca dapat merenungkan praktek-praktek yang relevan dalam mencapai 

akhlak yang baik sesuai dengan keyakinan mereka. Sejarah dan Perkembangan Pemikiran 

Akhlak: Sejarah pemikiran akhlak dalam Islam telah mengalami perkembangan sepanjang 

berabad-abad. Dengan merunut sejarah pemikiran ini, kita dapat melihat perkembangan 

pemikiran akhlak yang telah terjadi selama berabad-abad, dari zaman Al-Ghazali hingga Al-

Qusyairi pada abad ke-4 Masehi. 

 

 

Referensi   

 

Abdullah. “Maqamat Makrifat Hasan Al Basri dan Algazali” 20 (2016): 304–17. 

 

Amrona, Yassir Lana, Abid Nurhuda, Anas Assajad, Muhammad Al Fajri, en Engku 

Shahrulerizal Bin Engku Ab Rahman. “The Concept of Educator from the Perspective of 

Prophetic Hadiths”. Fahima 3, no 1 (2024): 19–32. 

https://doi.org/https://doi.org/10.54622/fahima.v3i1.134. 

 

Asmaya, Enung. “Hakikat Manusia dalam Tasawuf Al-Ghazali”. KOMUNIKA: Jurnal Dakwah 

Dan Komunikasi 12, no 1 (2018): 123–135. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24090/komunika.v12i1.1377. 

 

Azami, Yasin Syafii, Yulita Putri, Abid Nurhuda, en Linna Susanti. “KONSEP PENDIDIK 

DAN PESERTA DIDIK DALAM FILSAFAT ISLAM”. JIS : JOURNAL ISLAMIC 

STUDIES 1, no 3 (2023): 311–41. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

217 

 

 

Fajr, Zaenol, en Syaidatul Mukaroma. “Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam 

Menanggulangi Less Moral Value”. Pendidikan Akhlak Perspektif Al Ghazali Dalam 

Menanggulangi Less Moral Value 4, no 1 (2020): 31–47. 

 

Fikri, Kamalul. Imam Al-Ghazali: Biografi Lengkap Sang Hujjatul Islam. Yogyakarta: Laksana, 

2022. 

 

Hamka. Tasauf, Perkembangan Dan Pemurniannya. Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1994. 

 

Huda, Ali Anhar Syi’bul, Hamdi Hamdi, Muhammad Noor Ridani, en Abid Nurhuda. 

“Reorientasi Dikotomis Ilmu Agama dan Umum Melalui Pendekatan Analisis 

Bibliometrik”. Kamaya: Jurnal Ilmu Agama 7, no 2 (2024): 155–168. 

https://doi.org/https://doi.org/10.37329/kamaya.v7i2.3219. 

 

Huda, Ali Anhar Syi’bul, Syahidin Syahidin, en Abid Nurhuda. “Role-Playing Learning 

Method in Shaping Commendable Morals of Students in Islamic Education Subjects”. 

Nusantara Journal of Behavioral and Social Science 2, no 4 (2023): 87–94. 

https://doi.org/https://doi.org/10.47679/202338. 

 

Janah, Daimatul, Muslihudin Muslihudin, Abid Nurhuda, en Nurdiyanto Nurdiyanto. “THE 

INFLUENCE OF PRODUCT QUALITY, PRICE, AND STORE ATMOSPHERE ON 

CONSUMER PURCHASING DECISIONS”. Jurnal Ekonomi Lembaga Layanan 

Pendidikan Tinggi Wilayah I 3, no 2 (2023): 68–78. 

https://doi.org/https://doi.org/10.54076/juket.v3i2.402. 

 

Muslihudin, Yulita Putri, Muhammad Fiqhussunnah Al Khoiron, en Abid Nurhuda. “Upaya 

Egaliter Terhadap Diskriminasi Perempuan Infertilitas Dalam Prespektif al- Qur’an (Studi 

Gender Pendekatan Teologi-Sintesis)”. Jurnal Cendekia Ilmiah PLS 8, no 1 (2023): 56–

69. 

 

Muslimin, en Zaenal Arifin. “Kajian Pemikiran Dakwah dan Komunikasi Hasan Basri”. Jurnal 

Komunikasi Islam 3, no 2 (2019): 137–55. 

 

Ni’am, Syukron, Fachrurizal Bachrul Ulum, en Abid Nurhuda. “Hakikat Metodologi 

Pembelajaran Dalam Pendidikan Islam”. JIS: Journal Islamic Studies 1, no 3 (2023): 

282–310. http://qjurnal.my.id/index.php/jis/article/view/456. 

 

Nur‘Aini, Khoirun Nisa, Abid Nurhuda, en Ali Anhar Syi’bul Huda. “PLURALISM IN THE 

PERSPECTIVE OF KH ABDURRAHMAN WAHID: AN INTRODUCTION TO 

MULTICULTURAL EDUCATION”. BIDAYAH: STUDI ILMU-ILMU KEISLAMAN 14, 

no 2 (2023): 230–38. https://doi.org/https://doi.org/10.47498/bidayah.v14i2.2203. 

 

Nurhuda, Abid. Peta Jalan Kehidupan Yang Tak Terlupakan. Maret. Yogyakarta: The Journal 

Publishing, 2023. 

 

Nurhuda, Abid, en Alfina Nur Azizah. “Pelaksanaan KKN Pasca Pandemi di Desa Kebak 

Kecamatan Kebakkramat Kabupaten Karanganyar”. Jurnal Pendidikan Vokasi Raflesia 2, 

no 2 (2022): 37–43. https://doi.org/10.53494/jpvr.v2i2.155. 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

218 

 

Prananingrum, Afiffah Vinda, en Abid Nurhuda. “ANALISIS BUKU TEKS AL-

‘ARABIYYATU BAINA YADAIK KARYA ABDURRAHMAN IBN IBRAHIM AL-

FAWZAN, DKK”. In Proceeding AEC : Arabic Education Conference, 92–105. Arabic 

Education Departement (PBA), the Faculty of Tarbiyah (FIT), State Islamic University of 

Raden Mas Said Surakarta, 2021. 

 

Putri, Yulita, en Abid Nurhuda. “IBN SINA ’ S THOUGHTS RELATED TO ISLAMIC 

EDUCATION” 4, no 1 (2023): 140–47. 

 

Putri, Yulita, Abid Nurhuda, en Syukron Niam. “THE CONCEPTS OF ISLAMIC 

EDUCATION FROM THE PERSPECTIVE OF IBNU MISKAWAIH”. SABANA: Jurnal 

Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara 2, no 1 (2023): 44–55. 

 

Rahman, Abd. Tasawuf Akhlaki. Paepare: CV Kaaffah Learning Center, 2020. 

 

Rahman, Mhd Habibu. “Metode Mendidik Akhlak Anak Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali”. 

Equalita: Jurnal Studi Gender dan Anak 1, no 2 (2019): 30. 

https://doi.org/10.24235/equalita.v1i2.5459. 

 

Sabila, Nur Akhda. “Integrasi Aqidah Dan Akhlak (Telaah Atas Pemikiran Al-Ghazali)”. 

NALAR: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 3, no 2 (2020): 74–83. 

https://doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211. 

 

Saebani, Beni Ahmad, en Abdul Hamid. Ilmu Akhlak. Bandung: CV Pustaka Setia, 2017. 

 

Setiawan, Eko. “Konsep Pendidikan Akhlak Anak Perspektif Imam Al Ghazali”. Jurnal 

Kependidikan 5, no 1 (2017): 55–70. https://doi.org/10.24090/jk.v5i1.1252. 

 

Sinta, Dewi, Munawar Rahmat, Saepul Anwar, Abid Nurhuda, en Engku Shahrulerizal bin 

Engku Ab Rahman. “Religiusitas dan Kematangan Beragama dalam Membantu 

Menghadapi Quarter-Life Crisis Bagi Kalangan Generasi Milenial”. Al-Hikmah: Jurnal 

Agama Dan Ilmu Pengetahuan 21, no 2 (2024): 214–227. 

https://doi.org/https://doi.org/10.25299/al-hikmah:jaip.2024.vol21(2).16940. 

 

Suryani, Ira, Hasan Ma’tsum, Sri Suharti, Dewi Lestari, en Akublan Siregar. “Karakteristik 

Akhlak Islam dan Metode Pembinaan Akhlak dalam Pemikiran Al-Ghazali”. Islam & 

Contemporary Issues 1, no 1 (2021): 31–38. https://doi.org/10.57251/ici.v1i1.3. 

 

Syukri, Muhammad, Yulita Putri, en Abid Nurhuda. “THE ROLE OF DIGITAL LITERACY 

IN LEARNING MEDIA ACCORDING TO ISLAM”. KASTA: Jurnal Ilmu Sosial, 

Agama, Budaya dan Terapan 3, no 1 (2023): 33–43. 

 

Wahid, Abd Hamid, Chusnul Muali, en Baqiyatus Sholehah. “Pendidikan Akhlak Perspektif Al-

Ghazali”. At-Tajdid : Jurnal Ilmu Tarbiyah 7, no 2 (2018): 190–205. 

 

Zaini, Ahmad. “Pemikiran Tasawuf Imam Al-Ghazali”. Esoterik 2, no 1 (2017): 146–59. 

https://doi.org/10.21043/esoterik.v2i1.1902. 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

