
MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

153 

 

METODE MUBADALAH DALAM TAFSIR KONTEMPORER: ANALISIS 

PENDEKATAN KESETARAAN GENDER FAQIHUDDIN ABDUL QODIR   

 

 

Else Afrilia 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: 12330211889@students.uin-suska.ac.id  

 

Fadil Fauzan 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

E-Mail: 12330222021@students.uin-suska.ac.id  

 

 

Abstrak 

Isu kesetaraan gender dalam Islam menjadi topik yang semakin relevan dalam wacana 

keagamaan kontemporer. Penafsiran terhadap teks-teks keagamaan sering kali merefleksikan 

norma-norma patriarkal, sehingga memunculkan perlunya pendekatan baru yang lebih adil dan 

kontekstual. Salah satu pendekatan yang muncul sebagai respons terhadap bias gender dalam 

tafsir klasik adalah metode Mubadalah yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul Qodir. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep dan implementasi metode Mubadalah dalam 

penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan relasi gender, khususnya dalam hal 

kepemimpinan perempuan, relasi suami-istri, dan pembagian warisan. Metode penelitian yang 

digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research). Data 

diperoleh dari literatur primer berupa karya Qira’ah Mubadalah dan literatur sekunder dari 

karya akademik lainnya. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis melalui tiga tahap: 

identifikasi konsep Mubadalah, analisis implementatif, dan evaluasi relevansi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa metode Mubadalah menawarkan paradigma tafsir yang berpijak pada 

prinsip kesalingan (reciprocality) dan keadilan. Tafsir dilakukan dengan memperhatikan 

konteks sosial, budaya, dan historis serta prinsip universal Islam. Dengan pendekatan ini, relasi 

gender dalam Al-Qur’an tidak lagi dilihat secara hierarkis, melainkan sebagai hubungan 

kemitraan yang setara. Metode ini menjadi kontribusi penting dalam membangun tafsir yang 

inklusif dan adil gender dalam masyarakat Muslim kontemporer. 

 

Kata Kunci: Mubadalah, Faqihuddin, Tafsir, Gender 

 

 

A. Pendahuluan 

Isu kesetaraan gender dalam Islam telah menjadi wacana penting dalam kajian keislaman 

kontemporer, terutama dalam konteks relasi antara teks dan realitas sosial. Seiring 

meningkatnya kesadaran terhadap pentingnya keadilan dan kesetaraan dalam berbagai aspek 

kehidupan, muncul kebutuhan untuk membaca ulang teks-teks keagamaan yang selama ini 

dimaknai secara literal dan konvensional.1 Dalam banyak kasus, interpretasi terhadap ayat-ayat 

Al-Qur’an maupun hadis yang berkaitan dengan relasi gender kerap kali merefleksikan struktur 

masyarakat patriarkal, yang tidak jarang menghasilkan diskriminasi terhadap perempuan. Hal 

ini memunculkan pertanyaan kritis mengenai validitas dan keadilan dari tafsir-tafsir tradisional 

terhadap isu-isu gender.2 

Sebagai respons terhadap kondisi tersebut, sejumlah pemikir Muslim kontemporer 

 
1 Lies Marcoes-Natsir, "Islam, Gender, dan Reinterpretasi Teks Suci," dalam Menjadi Perempuan Muslim 

Progresif, ed. Gadis Arivia (Jakarta: Komnas Perempuan, 2006), hlm. 45. 
2 Musdah Mulia, Islam dan Inspirasi Keadilan Gender (Jakarta: KIBLAT, 2005), hlm. 24. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:12330211889@students.uin-suska.ac.id
mailto:12330222021@students.uin-suska.ac.id


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

154 

 

mengembangkan pendekatan-pendekatan tafsir yang lebih kontekstual, salah satunya adalah 

pendekatan Mubadalah yang diperkenalkan oleh Faqihuddin Abdul Qodir. Pendekatan ini 

menjadikan kerangka metodologis yang menempatkan relasi laki-laki dan perempuan dalam 

posisi yang setara berdasarkan prinsip timbal balik dan keadilan. Metode Mubadalah tidak 

hanya membaca teks secara tekstual, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial, budaya, 

dan historis yang melatarbelakangi lahirnya suatu teks.3 Dengan demikian, pendekatan ini 

berupaya menghidupkan semangat dasar Islam sebagai agama rahmat dan keadilan bagi seluruh 

umat manusia, tanpa membedakan jenis kelamin. 

Faqihuddin Abdul Qodir, sebagai tokoh utama penggagas pendekatan ini, 

mengembangkan metode Mubadalah sebagai alternatif atas dominasi tafsir yang bias gender 

dalam literatur Islam klasik.4 Dalam pandangannya, banyak teks-teks agama yang sebenarnya 

bersifat universal dan adil, namun mengalami penyempitan makna akibat pendekatan tafsir 

yang tidak sensitif terhadap isu gender.5 Oleh karena itu, Mubadalah hadir sebagai upaya kritis 

untuk membongkar bias-bias tersebut dan menawarkan pembacaan yang lebih adil dan 

berperspektif kesetaraan. 

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis metode Mubadalah sebagai salah satu bentuk 

tafsir kontemporer yang berpijak pada prinsip keadilan gender. Fokus kajian akan diarahkan 

pada biografi singkat dan pemikiran faqihuddin abdul qodir, implementasi metode mubadalah 

dalam tafsir al-Qur’an, relevansi metode mubadalah dalam tafsir kontemporer. Dengan 

melakukan kajian terhadap pendekatan Mubadalah, diharapkan muncul pemahaman yang lebih 

mendalam tentang pentingnya pembacaan kritis terhadap teks agama, serta urgensi membangun 

paradigma tafsir yang menjunjung tinggi nilai-nilai kesetaraan dan keadilan. Hal ini menjadi 

langkah strategis dalam menciptakan masyarakat Muslim yang lebih inklusif, adil, dan sesuai 

dengan nilai-nilai dasar Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh semesta. 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library 

research), yang berfokus pada analisis berbagai sumber tertulis terkait metode tafsir Mubadalah 

dan kesetaraan gender dalam Islam. Sumber utama yang digunakan adalah buku Qira’ah 

Mubadalah karya Faqihuddin Abdul Qodir, sementara sumber sekunder mencakup karya 

akademisi lain seperti buku Nur Rofiah, tentang Nalar Kritis Muslimah: Tafsir Berkeadilan 

Gender, Jurnal karya Abd. Basid and Syukron Jazila, Tentang Tinjauan Konsep Mubadalah Dan 

Tafsir Maqashidi Dalam Merespon Isu Kekerasan Seksual, Buku Ariyani Dwi Nugraheni dan 

Siti Fu’adah, Tafsir Mubadalah dalam Perspektif Gender untuk Mewujudkan Keluarga Sakinah. 

jurnal Yusran Djama and Siti Zulaikha, hermeneutika kontekstual dan qira’ah mubadalah 

tentang ‘ dua banding satu ’ harta dan lain lain. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi 

dan dianalisis secara deskriptif-analitis dengan tiga tahap, yaitu identifikasi konsep Mubadalah, 

analisis implementasinya dalam tafsir Al-Qur’an, serta evaluasi relevansinya dalam 

membangun kesetaraan gender. Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman yang lebih 

komprehensif mengenai metode tafsir Mubadalah dan kontribusinya dalam menciptakan 

keadilan gender dalam Islam. 

 

C. Pembahasan dan Hasil Penelitian 

1. Biografi Singkat dan Pemikiran Faqihuddin Abdul Qodir 

Faqihuddin Abdul Kodir lahir pada 31 Desember 1971 di Cirebon, Jawa Barat. Ia 

memulai pendidikan agamanya di Pesantren Dar al-Tauhid Arjawinangun, Cirebon, yang 

 
3 Faqihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam 

(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2023), hlm. 21. 
4 Ibid, hlm. 9. 
5 Nur Rofiah, Nalar Kritis Muslimah: Tafsir Berkeadilan Gender (Jakarta: Rumah Kitab, 2022), hlm. 57. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

155 

 

diasuh oleh K.H. Ibnu Ubaidillah Syatori dan K.H. Husein Muhammad, sejak tahun 1983 

hingga 1989. Setelah menyelesaikan pendidikan di pesantren, ia melanjutkan studi ke jenjang 

perguruan tinggi dengan mengambil dua program sekaligus: Fakultas Dakwah di Abu Nur 

(1989–1995) dan Fakultas Syari’ah di Universitas Damaskus (1990–1996). Pendidikan 

magisternya ia tempuh di International Islamic University Malaysia (IIUM) pada Fakultas 

Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, dengan fokus pada pengembangan fiqh 

zakat, yang diselesaikannya pada tahun 1999. Selanjutnya, ia menempuh pendidikan doktoral di 

Consortium for Religious Studies (ICRS), Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, dan meraih 

gelar doktor pada tahun 2015. Disertasi yang ia tulis membahas tafsir karya Abu Syuqqah, yang 

menjadi salah satu fondasi lahirnya pendekatan Qira’ah Mubadalah.6 

Pada awal dekade 2000-an, Faqihuddin mulai bergabung dengan Rahima Jakarta, serta 

aktif menulis dalam rubrik “Dirasah Hadis” di majalah Swara Rahima dan terlibat dalam Forum 

Kajian Kitab Kuning (FL3) Ciganjur.7 Sejak 2016, ia turut menjadi anggota tim penyusun, 

kontributor konsep, instruktur, sekaligus fasilitator dalam program Bimbingan Perkawinan yang 

digagas oleh Kementerian Agama Republik Indonesia.8 Pada tahun yang sama, bertepatan 

dengan bulan Ramadhan, ia menggagas dan meluncurkan situs www.mubadalah.com dan 

www.mubadalahnews.com sebagai media untuk menyebarkan tulisan-tulisan populer seputar 

hak-hak perempuan dalam Islam.9 Platform ini menjadi wadah penting bagi narasi keislaman 

yang berbasis pada perspektif Mubadalah, yakni relasi setara antara laki-laki dan perempuan. 

Rangkaian aktivitas intelektual dan aktivisme yang dijalankan Faqihuddin turut 

memperkaya wacana feminisme Islam di Indonesia. Feminisme dalam konteks Islam berupaya 

memperjuangkan kesetaraan hak antara perempuan dan laki-laki, yang kerap terabaikan dalam 

pandangan konservatif. Dengan demikian, feminisme Islam berperan sebagai jembatan antara 

tradisionalisme konservatif dan arus feminisme modern. David dan Julia Jary menyatakan 

bahwa feminisme, baik dalam teori maupun praktik sosial-politik, bertujuan membebaskan 

perempuan dari dominasi dan eksploitasi laki-laki. Oleh karena itu, pendapat Jalaluddin 

Rakhmat bahwa Islam mendukung nilai-nilai feminisme bukanlah hal yang berlebihan, sebab 

Islam menentang segala bentuk ketidakadilan.10 

Faqihuddin Abdul Qadir yang dikenal sebagai cendikiawan muslim yang rajin 

menyuarakan ketidakadilan gender. Dalam pemikirannya, beliau menawarkan konsep yang di 

namai mubadalah (kesalingan).11 Mubadalah merupakan bentuk mufa’alah dan musyarakah 

yang terdiri dari tiga huruf, yaitu, “ba-da-la”, sama artinya dengan al-‘Asyriy yaitu mengganti, 

mengubah, menukar.12 Jika dikaitkan dengan kata awalnya, mubadalah berarti saling 

mengganti, saling mengubah, dan saling menukar satu sama lain. Faqihuddin Abdul Qadir 

menjelaskan bahwa mubadalah ialah sebuah proyektif dan pemahaman antara dua pihak yang 

terdapat dalam relasi tertentu. Yang didalamnya terdapat nilai, semangat kemitraan, kesalingan, 

kerjsama, timbal balik dan prinsip resiprokal.13 

 
6 Faqihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam 

(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2023),  hlm. 613–614. 
7 Rahima, “Profil Penulis: Faqihuddin Abdul Kodir,” Swara Rahima, diakses 9 April 2025, dari 

https://swararahima.com  
8 Kementerian Agama Republik Indonesia, Panduan Bimbingan Perkawinan: Perspektif Islam yang 

Berkeadilan Gender, (Jakarta: Ditjen Bimas Islam, 2022). 
9 “Tentang Kami,” Mubadalah.id dan Mubadalahnews.com, diakses 9 April 2025, dari https://mubadalah.id 

dan https://mubadalahnews.com  
10 Nuning Suryorini, “Islam dan Feminisme: Studi Kritis terhadap Gerakan dan Wacana Gender dalam 

Islam,” Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 37, No. 2, (2022.): hlm 1-15. 
11 Faqihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam 

(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2021), hlm. 10. 
12 Ibid., hlm. 11. 
13 Ariyani Dwi Nugraheni dan Siti Fu’adah, “Tafsir Mubadalah dalam Perspektif Gender untuk 

Mewujudkan Keluarga Sakinah,” Jurnal Gender dan Sosial, Vol. 2, No. 1 (2020): hlm. 15–27. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
https://swararahima.com/
https://mubadalahnews.com/


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

156 

 

Mubadalah berangkat dari kebutuhan untuk mengkaji ulang tafsir-tafsir klasik yang 

sering kali bersifat normatif dan dipengaruhi oleh konteks sosial-politik masa lampau dan juga 

menolak pemisahan atau penafsiran yang secara inheren membedakan antara laki-laki dan 

perempuan.14 Prinsip kesetaraan berakar pada pemahaman bahwa manusia, tanpa memandang 

jenis kelamin, memiliki hak dan martabat yang sama sebagai makhluk ciptaan Allah. Konsep 

ini dikuatkan oleh ayat-ayat Al-Qur’an yang menegaskan asal-usul manusia dari satu jiwa, 

misalnya pada QS. An-Nisa:1. 

Dalam praktik penafsiran, Mubadalah mendorong para mufasir untuk tidak terjebak 

dalam interpretasi yang secara default menempatkan laki-laki pada posisi lebih tinggi. Hal 

tersebut berarti bahwa teks-teks yang tampak memberikan keistimewaan pada satu gender harus 

ditelaah kembali apakah konteks sejarah dan sosialnya sudah tidak relevan dengan kondisi 

kekinian, di mana perempuan memiliki peran yang semakin aktif dalam berbagai bidang 

kehidupan, mulai dari politik, ekonomi, hingga pendidikan.15 Sedangkan Tafsir tradisional 

sering kali menggunakan narasi yang memposisikan perempuan sebagai pihak yang pasif atau 

sekunder. Metode Mubadalah menolak narasi tersebut dengan menunjukkan bahwa banyak teks 

suci sebenarnya mengandung potensi untuk mengangkat derajat perempuan jika dibaca secara 

holistik dan kontekstual.16 

Prinsip timbal balik atau resiprokal merupakan ide bahwa setiap hak dan kewajiban dalam 

suatu hubungan harus berlaku secara seimbang antara kedua belah pihak. Dalam konteks 

pernikahan, hubungan antara suami dan istri tidak boleh dilihat sebagai hierarki satu arah, 

melainkan sebagai interaksi yang saling menguntungkan dan berimbang.17 Dalam tafsir 

Mubadalah, teks-teks yang menyebutkan kewajiban atau hak harus dilihat dari dua sisi. 

Misalnya, jika ada ayat yang menekankan kewajiban istri untuk menaati suami, maka pada 

prinsipnya harus ada penyeimbangan di mana suami juga mempunyai kewajiban untuk 

melindungi, menghargai, dan mendukung istrinya. Pendekatan ini menantang interpretasi yang 

kaku dan tidak adil, karena menolak asumsi bahwa peran laki-laki sebagai “pemimpin” secara 

otomatis berarti kekuasaan absolut tanpa tanggung jawab. 

Metode Mubadalah memandu para penafsir untuk tidak menerima tafsir secara harfiah 

tanpa mempertimbangkan konteks sejarah, budaya, dan sosial saat teks tersebut diwahyukan. 

Contoh nyata adalah QS. An-Nisa: 34 yang sering ditafsirkan sebagai dasar untuk struktur 

patriarki. Tafsir tradisional cenderung menekankan peran dominan laki-laki tanpa mengaitkan 

konteks ekonomi dan sosial pada masa itu. Dengan pendekatan Mubadalah, tafsir tersebut 

dianalisis ulang dengan melihat peran ekonomi yang dimainkan oleh laki-laki di masa lalu, dan 

mengajukan bahwa dalam konteks modern, kepemimpinan dalam keluarga harus dilihat sebagai 

tugas bersama, bukan semata-mata berdasarkan jenis kelamin. 

Selain merujuk pada teks, Mubadalah juga mengintegrasikan data empiris dan 

pengalaman kehidupan nyata perempuan. Islam dikenal sebagai agama yang memiliki misi 

membawa kemaslahatan (maslahah) bagi seluruh umat manusia. Metode Mubadalah 

mengedepankan bahwa penafsiran naskah suci harus diarahkan untuk mencapai kesejahteraan 

dan keadilan sosial. Semua interpretasi harus dievaluasi berdasarkan kontribusinya terhadap 

kemaslahatan bersama, bukan hanya keuntungan sekelompok pihak.18 Misalnya, praktik 

poligami yang sering diargumentasikan dalam tafsir tradisional harus dikaji apakah benar-benar 

membawa kesejahteraan bagi semua pihak yang terlibat. Jika praktik tersebut menimbulkan 

 
14 Faqihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam 

(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2023), hlm. 13. 
15 Ibid., hlm. 34. 
16 Ibid., hlm. 36. 
17 Ibid., hlm. 40. 
18 Faqihuddin Abdul Kodir, “Mubadalah: Sebuah Pendekatan Gender dalam Islam,” Jurnal Musawa, Vol. 

15, No. 1 (2023): hlm. 1–20. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

157 

 

penderitaan atau ketidakadilan, maka tafsir tersebut perlu direvisi agar lebih sesuai dengan 

tujuan kemaslahatan umat.19 

Dalam magnum opusnya, Faqihuddin menerangkan bahwa ada tiga langkah kronologis 

dan saling terkait yang dapat ditempuh dalam menafsirkan teks-teks agama menggunakan 

pendekatan mubadalah ini, antara lain: (1) Menegaskan prinsip nilai dari al-Quran dan hadis 

menjadi pondasi pemaknaan bagi teks-teks parsial yang akan diintrepretasikan. (2) Menemukan 

gagasan utama dari teks yang akan kita interpretasikan yang akan dikaitkan dengan prinsip nilai 

hasil kerja langkah pertama dan prinsip yang ada pada langkah ketiga. (3) 

Mengimplementasikan gagasan utama tersebut pada jenis kelamin yang tidak disebutkan dalam 

teks. Dengan demikian, teks tersebut dapat mencakup semua jenis kelamin.20 

Metode di atas didasarkan pada tiga dasar penarikan kesimpulan, yaitu: (1) Islam hadir 

untuk laki-laki dan perempuan, sehingga sumber ajarannya menyasar ke keduanya. (2) Prinsip 

relasi antar keduanya berdasarkan prinsip kerja sama dan kesalingan. (3) Teks-teks keagamaan 

terbuka untuk direinterpretasikan. Ketiga premis ini mengantarkan pada tiga bagian teks-teks 

Islam, yaitu pada teks fundamental (al-mabadi), teks tematik (al-qawaid), dan teks 

implementatif dan operasional (juz'iyyat). Mubadalah bekerja di kelompok juz'iyyat yang 

memuat hal parsial tentang laki-laki dan perempuan. Adapun kerja utamanya adalah 

menafsirkan teks agar sesuai dengan al-mabadi dan al-qawaid.21 

Dalam perpektif mubadalah, langkah pertama yang dilakukan adalah meletakkan 

pemaknaan teks hadis pada arus utama ajaran Islam, bahwa kehidupan ini (laki-laki dan 

perempuan) adalah ujian untuk meningkatkan kebaikan dan menjaga diri dari keburukan, 

sebagaimana yang termaktub dalam QS. al-Mulk ayat 1-2. Kedua, menangkap pesan moral dari 

teks hadis tersebut, yaitu menjaga diri dari kemungkinan terjerumus pada fitnah dan pesona.22 

Laki-laki adalah subjek yang diajak bicara dalam teks tersebut, sehingga perempuan 

ditempatkan pada posisi fitnah yang dimaksud. Ketiga, membalik (bahwa pesona juga 

ditimbulkan oleh laki-laki kepada perempuan), sehingga perempuan pun diminta untuk waspada 

dan menjaga diri.23 

Jika di Ilustrasikan, cara kerja metode mubadalah maka terlihat seperti pada gambar di 

bawah ini: 

 

                 

            

 

          Resiprokal 

  

          Gagasan Utama 

 

             Prinsip Universal Islam 

 

                       
  Gambar 1. Cara Kerja Metode Mubadalah 

 

 
19 Ibid., hlm. 65. 
20 Siti Alfi Aliyah dan Raihan Safira Aulia, “Metode Qira’ah Mubadalah pada Kasus Kepemimpinan 

Perempuan,” Anida: Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 13, No. 1 (2021): hlm. 1–15.  
21 Faqihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam 

(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2016), hlm. 196–197. 
22 Saifullah, “Fitnah Perempuan dalam Hadis: Kajian dengan Pendekatan Mubadalah,” Jurnal Harkat, Vol. 

15, No. 2 (2019): hlm. 147–160. 
23 Faqihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam 

(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2022), hlm. 288–293. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

158 

 

2. Implementasi Metode Mubadalah dalam Tafsir Al-Qur’an  

a. Ayat tentang Kepemimpinan Perempuan 

Surat An-Nisa’ (4): 34: 

اَ أنَفَقُوا مِّنْ أمَْوَالِِِّّمْ.. ُ بَ عْضَهُمْ عَلَىٰ بَ عْضٍ وَبِِّ اَ فَضَّلَ اللََّّ  .الر ِّجَالُ قَ وَّامُونَ عَلَى الن ِّسَاءِّ بِِّ
“Kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum perempuan, oleh karena Allah 

telah melebihkan sebagian mereka atas sebagian yang lain, dan karena mereka telah 

menafkahkan sebagian dari harta mereka...” 

Dalam tafsir klasik seperti Tafsir al-Jalalayn, ayat ini dipahami dalam kerangka struktur 

sosial masyarakat patriarkis. Kepemimpinan laki-laki dimaknai sebagai hasil dari kelebihan 

alami (seperti fisik dan akal) serta tanggung jawab ekonomi mereka. Tafsir al-Qurthubi 

memperkuat hal ini dengan menyebutkan bahwa kepemimpinan laki-laki merupakan amanah 

untuk memelihara, mendidik, dan memberi nafkah, bukan sebagai bentuk dominasi. Namun, 

pendekatan Mubadalah yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul Qodir mencoba 

menawarkan cara pandang yang berbeda. Menurutnya, kata “qawwam” tidak harus dimaknai 

sebagai superioritas mutlak laki-laki atas perempuan. Dalam konteks modern, ketika perempuan 

juga berperan sebagai pencari nafkah, pemimpin lembaga, atau bahkan kepala keluarga, maka 

relasi kepemimpinan tersebut dapat berlaku sebaliknya. 

Faqihuddin menunjukkan bahwa prinsip “bima faddalallah” (karena Allah melebihkan 

sebagian atas sebagian) tidak mengacu pada satu jenis kelamin secara absolut, tetapi 

menunjukkan diferensiasi tanggung jawab yang kontekstual dan historis. Dalam tafsir 

kontemporer seperti Tafsir Al-Misbah oleh M. Quraish Shihab, ditegaskan bahwa 

kepemimpinan adalah amanah yang bersifat fungsional, bukan identitas tetap berdasarkan jenis 

kelamin. Maka dalam konteks tertentu, perempuan dapat menjadi pemimpin jika ia memiliki 

kemampuan dan tanggung jawab yang diperlukan.24 

b. Ayat tentang Relasi Suami Istri 

Surat Al-Baqarah (2): 187: 

 هُنَّ لِّبَاسٌ لَّكُمْ وَأنَتُمْ لِّبَاسٌ لَِّنَُّ...
“Mereka (para istri) adalah pakaian bagimu, dan kamu pun adalah pakaian bagi 

mereka...” 

Tafsir klasik seperti Tafsir Ath-Thabari dan Tafsir Ibn Kathir menjelaskan bahwa ayat ini 

menunjukkan kedekatan emosional dan fungsi saling melindungi antara pasangan. Al-Maraghi 

menambahkan bahwa makna “libās” (pakaian) melambangkan kehormatan, penutup aib, dan 

keintiman.  

Metode Mubadalah mengangkat ayat ini sebagai paradigma kesalingan hubungan suami-

istri. Tidak ada dominasi satu pihak atas pihak lain, melainkan relasi setara yang saling 

menopang. Menurut Faqihuddin Abdul Qodir, pemaknaan timbal balik ini sejalan dengan 

maqashid al-shariah, yaitu keadilan dan kemaslahatan bersama dalam rumah tangga. 

Pendekatan ini berbeda dengan model tafsir tradisional yang menempatkan suami sebagai 

penguasa dan istri sebagai yang dipimpin. Dalam perspektif Mubadalah, ayat ini menjadi dasar 

kesalingan peran: suami dan istri sama-sama memiliki fungsi pelindung, penyejuk, dan 

penghormatan satu sama lain. 

c. Ayat tentang Warisan 

Surat An-Nisa’ (4): 11: 

ثْلُ حَظ ِّ الْْنُثَ يَيِّْ  ُ فِِّ أَوْلََدِّكُمْ ۖ لِّلذَّكَرِّ مِّ يكُمُ اللََّّ  ...يوُصِّ
 

24 Siti Alfi Aliyah and Raihan Safira Aulia, “Metode Qira’ah Mubadalah Pada Kasus Kepemimpinan 

Perempuan,” An-Nida’ 46, no. 2 (2022): 174, https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i2.20860. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

159 

 

“Allah mensyariatkan bagimu tentang (pembagian warisan untuk) anak-anakmu, yaitu: 

bagian seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua anak perempuan...” 

Teks ini secara literal menetapkan pembagian warisan yang berbeda antara laki-laki dan 

perempuan. Dalam tafsir klasik seperti Tafsir Al-Qurthubi, dijelaskan bahwa hal ini berdasar 

pada tanggung jawab finansial laki-laki yang lebih besar pada masa itu. Tafsir ini mengikat 

pembagian warisan pada struktur sosial Arab abad ke-7. 

Metode Mubadalah meninjau ulang tafsir literal ini dengan memperhatikan konteks sosial 

kontemporer. Dalam masyarakat modern, perempuan sering kali turut berkontribusi dalam 

ekonomi keluarga, bahkan menjadi satu-satunya tulang punggung. Oleh karena itu, pembagian 

warisan secara ketat berdasarkan jenis kelamin bisa menimbulkan ketidakadilan. 

Pendekatan Mubadalah mendukung reinterpretasi dengan dasar maqashid al-shariah, yaitu 

keadilan. Faqihuddin menyatakan bahwa jika beban dan peran sosial telah berubah, maka 

hukum fiqh dapat ditinjau ulang agar tetap mencerminkan keadilan substantif. Ini bukan berarti 

menentang nash, tetapi memahami tujuannya secara lebih kontekstual dan bijak.25 

 

3. Relevansi Metode Mubadalah dalam tafsir kontemporer 

Metode Mubadalah, yang diperkenalkan oleh Faqihuddin Abdul Kodir, merupakan 

pendekatan penafsiran Al-Qur’an yang menekankan prinsip kesalingan dan kesetaraan antara 

laki-laki dan perempuan. Pendekatan ini menjadi signifikan dalam diskursus tafsir Islam 

kontemporer karena mampu menyeimbangkan pemahaman teks Al-Qur’an agar lebih inklusif, 

menjawab tantangan modern terkait keadilan gender dalam Islam, dan membantu reformasi 

pemikiran Islam menuju interpretasi yang lebih kontekstual. 

a. Menyeimbangkan Pemahaman Teks Al-Qur’an agar Lebih Inklusif 

Dalam tradisi tafsir klasik, banyak penafsiran yang cenderung bias gender, menempatkan 

laki-laki sebagai subjek utama dan perempuan sebagai objek. Metode Mubadalah berupaya 

mengatasi hal ini dengan membaca teks secara resiprokal, di mana laki-laki dan perempuan 

diperlakukan sebagai subjek yang setara dalam penafsiran. Sebagai contoh, dalam penafsiran 

ayat tentang bidadari surga, pendekatan Mubadalah menekankan bahwa gambaran kenikmatan 

surga tidak hanya diperuntukkan bagi laki-laki, tetapi juga bagi perempuan, sehingga 

menciptakan pemahaman yang lebih inklusif dan adil gender.26 

1. Menjawab Tantangan Modern terkait Keadilan Gender dalam Islam 

Isu keadilan gender menjadi salah satu tantangan utama dalam masyarakat modern. 

Metode Mubadalah menawarkan solusi dengan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang 

sebelumnya dianggap bias gender secara lebih adil. Misalnya, dalam penafsiran ayat-ayat 

tentang nusyūz (pembangkangan) dalam QS. An-Nisa: 34, pendekatan Mubadalah memahami 

bahwa konsep nusyūz tidak hanya berlaku bagi istri, tetapi juga bagi suami. Dengan demikian, 

baik suami maupun istri dianjurkan untuk menyelesaikan konflik dengan cara yang adil dan 

saling menghormati.27 

2. Membantu Reformasi Pemikiran Islam Menuju Interpretasi yang Lebih Kontekstual 

Metode Mubadalah mendorong penafsiran Al-Qur’an yang mempertimbangkan konteks 

sosial dan historis saat ini, sehingga pesan-pesan Al-Qur’an tetap relevan dengan 

perkembangan zaman. Pendekatan ini sejalan dengan metodologi hermeneutika yang 

menekankan pentingnya memahami teks dalam konteksnya. Dengan demikian, metode 
 

25 Yusran Djama and Siti Zulaikha, “HERMENEUTIKA KONTEKSTUAL DAN QIRA ’ AH 

MUBADALAH TENTANG ‘ DUA BANDING SATU ’ HARTA” 7, no. 1 (2024). 
26 T N Hilmie and U F Thohir, “Rekonstruksi Penafsiran Ayat Bidadari Surga Melalui Tafsir Mubādalah,” 

Proceeding of Conference on … 3 (2023): 1–16, 

https://prosiding.iainponorogo.ac.id/index.php/ficosis/article/view/941. 
27 S M Ghummiah, “Qira’Ah Mubadalah Sebagai Dialektika Penafsiran Ayat-Ayat Nusyūz Di Era 

Kontemporer,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an … 8, no. 02 (2023): 359–74, 

https://doi.org/10.30868/at.v8i02.5321.  

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

160 

 

Mubadalah berkontribusi pada reformasi pemikiran Islam menuju interpretasi yang lebih 

kontekstual dan aplikatif. 

Secara keseluruhan, metode Mubadalah memberikan kontribusi signifikan dalam tafsir 

kontemporer dengan menekankan prinsip kesetaraan dan keadilan gender. Pendekatan ini 

memungkinkan penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang lebih inklusif, adil, dan relevan dengan 

realitas sosial saat ini, sehingga mendorong terciptanya pemahaman keagamaan yang lebih 

humanis dan responsif terhadap isu-isu gender.28 

  

D. Kesimpulan 

Metode Mubadalah yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul Qodir memberikan 

perspektif baru dalam studi tafsir Al-Qur’an dengan menekankan pada prinsip kesalingan, 

keadilan, dan kesetaraan gender dalam relasi antara laki-laki dan perempuan. Pendekatan ini 

muncul sebagai sebuah kritik terhadap tafsir-tafsir klasik yang selama ini cenderung 

mempertahankan struktur patriarkal dalam interpretasi terhadap teks-teks Al-Qur’an. Sebagai 

sebuah metode tafsir kontemporer, Mubadalah berusaha untuk menanggapi ketidakadilan yang 

seringkali muncul akibat pembacaan teks Al-Qur’an yang bias gender, dengan mengedepankan 

prinsip keadilan bagi semua pihak, tanpa membedakan jenis kelamin. Dalam aplikasinya, 

metode Mubadalah ini sangat relevan ketika diterapkan pada ayat-ayat yang membahas tema-

tema kepemimpinan, relasi suami-istri, dan warisan. Sebagai contoh, dalam QS. An-Nisa: 34 

yang sering dipahami sebagai penegasan bahwa laki-laki lebih dominan dalam rumah tangga, 

metode Mubadalah menawarkan tafsiran yang lebih adil dengan memperhatikan konteks sosial 

yang berkembang saat ini, di mana kedua pihak, baik laki-laki maupun perempuan, harus saling 

berbagi tanggung jawab dan saling menguatkan dalam mengelola rumah tangga. Demikian 

pula, dalam QS. Al-Baqarah: 187 yang membahas hubungan antara suami dan istri, Mubadalah 

menekankan prinsip saling mendukung dan berbagi hak serta kewajiban, bukan hanya sebagai 

kewajiban satu pihak terhadap pihak lainnya. 

Lebih lanjut, dalam konteks pembagian warisan, misalnya pada QS. An-Nisa: 11, metode 

Mubadalah menawarkan pandangan yang lebih adil, dengan mempertimbangkan bahwa sistem 

warisan yang adil tidak hanya mengedepankan jumlah harta yang diterima oleh laki-laki dan 

perempuan, tetapi juga menghargai hak-hak mereka sesuai dengan kontribusi mereka dalam 

kehidupan sosial dan ekonomi. Dengan memanfaatkan pendekatan Mubadalah, tafsir menjadi 

lebih inklusif dan responsif terhadap perubahan zaman, terutama dalam menanggapi isu-isu 

sosial yang berkenaan dengan gender. Melalui prinsip kesalingan, metode ini menegaskan 

bahwa tafsir Al-Qur’an tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga harus mampu memberi solusi 

atas masalah-masalah sosial yang muncul di masyarakat. Maka, penerapan metode Mubadalah 

tidak hanya berkontribusi pada pembaruan tafsir, tetapi juga menjadi bagian dari upaya untuk 

mewujudkan kesetaraan gender dalam masyarakat Islam. 

Secara keseluruhan, metode Mubadalah menunjukkan bahwa tafsir Al-Qur’an dapat 

dijadikan alat untuk mendorong perubahan sosial yang lebih adil, inklusif, dan setara. Metode 

ini membuka ruang bagi pembacaan Al-Qur’an yang lebih humanis dan memperhatikan aspek 

keadilan sosial, bukan hanya dalam dimensi teologis semata, tetapi juga dalam kaitannya 

dengan persoalan-persoalan praktis yang dihadapi umat manusia di masa kini, khususnya terkait 

dengan hubungan gender dan keadilan sosial. Dengan demikian, metode Mubadalah 

memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya wacana tafsir kontemporer, serta 

memberikan perspektif baru dalam memahami peran perempuan dalam Islam yang lebih adil 

dan setara. 

 

 
28 Abd. Basid and Syukron Jazila, “Tinjauan Konsep Mubadalah Dan Tafsir Maqashidi Dalam Merespon 

Isu Kekerasan Seksual,” Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 12, no. 1 (2023): 117–32, 

https://doi.org/10.35878/islamicreview.v12i1.722. 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah


MAHABBAH: Jurnal Ilmu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam 

Vol. 1 No. 2 Tahun 2025 

E-ISSN: 3089-5901                   

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah 

  

 

161 

 

Referensi   

 

Alfi Aliyah, Siti, and Raihan Safira Aulia. “Metode Qira’ah Mubadalah Pada Kasus 

Kepemimpinan Perempuan.” An-Nida’ 46, no. 2 (2022): 174. https://doi.org/10.24014/an-

nida.v46i2.20860. 

 

Aliyah, S. A., & Aulia, R. S. (2021). Metode Qira’ah Mubadalah pada kasus kepemimpinan 

perempuan. Anida: Jurnal Pemikiran Islam, 13(1). 

 

Basid, Abd., and Syukron Jazila. “Tinjauan Konsep Mubadalah Dan Tafsir Maqashidi Dalam 

Merespon Isu Kekerasan Seksual.” Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 

12, no. 1 (2023): 117–32. https://doi.org/10.35878/islamicreview.v12i1.722. 

 

Djama, Yusran, and Siti Zulaikha. “HERMENEUTIKA KONTEKSTUAL DAN QIRA ’ AH 

MUBADALAH TENTANG ‘ DUA BANDING SATU ’ HARTA” 7, no. 1 (2024). 

 

Faqihuddin Abdul Qodir. (2023). Islam yang ramah perempuan: Tafsir hadis kesalingan gender 

dalam Islam. Yogyakarta: Fahmina Institute. 

 

Ghummiah, S M. “Qira’Ah Mubadalah Sebagai Dialektika Penafsiran Ayat-Ayat Nusyūz Di 

Era Kontemporer.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an … 8, no. 02 (2023): 359–74. 

https://doi.org/10.30868/at.v8i02.5321. 

 

Hilmie, T N, and U F Thohir. “Rekonstruksi Penafsiran Ayat Bidadari Surga Melalui Tafsir 

Mubādalah.” Proceeding of Conference on … 3 (2023): 1–16. 

https://prosiding.iainponorogo.ac.id/index.php/ficosis/article/view/941. 

 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2016). Panduan bimbingan perkawinan: Perspektif 

Islam yang berkeadilan gender. Jakarta: Ditjen Bimas Islam. 

 

Marcoes-Natsir, L. (2006). Islam, gender, dan reinterpretasi teks suci. Dalam G. Arivia (Ed.), 

Menjadi perempuan Muslim progresif. Jakarta: Komnas Perempuan. 

 

Mulia, M. (2023). Islam dan inspirasi keadilan gender. Jakarta: KIBLAT. 

 

Nugraheni, A. D., & Fu’adah, S. (2020). Tafsir Mubadalah dalam perspektif gender untuk 

mewujudkan keluarga sakinah. Jurnal Gender dan Sosial, 2(1Nur Rofiah. (2019). Nalar 

kritis Muslimah: Tafsir berkeadilan gender. Jakarta: Rumah Kitab. 

 

Rahima. (2025, April 9). Profil penulis: Faqihuddin Abdul Kodir. Swara Rahima. Diakses dari 

https://swararahima.com 

 

Suryorini, N. (2022). Islam dan feminisme: Studi kritis terhadap gerakan dan wacana gender 

dalam Islam. Jurnal Pemikiran Islam, 37(2). 

 

Tentang Kami. (2025, April 9). Mubadalah.id dan Mubadalahnews.com. Diakses dari 

https://mubadalah.id dan https://mubadalahnews.com  

 

 

https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i2.20860
https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i2.20860
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v12i1.722
https://doi.org/10.30868/at.v8i02.5321
https://prosiding.iainponorogo.ac.id/index.php/ficosis/article/view/941
https://swararahima.com/
https://mubadalahnews.com/

