MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

METODE MUBADALAH DALAM TAFSIR KONTEMPORER: ANALISIS
PENDEKATAN KESETARAAN GENDER FAQIHUDDIN ABDUL QODIR

Else Afrilia
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-Mail: 12330211889@students.uin-suska.ac.id

Fadil Fauzan
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
E-Mail: 12330222021 @students.uin-suska.ac.id

Abstrak

Isu kesetaraan gender dalam Islam menjadi topik yang semakin relevan dalam wacana
keagamaan kontemporer. Penafsiran terhadap teks-teks keagamaan sering kali merefleksikan
norma-norma patriarkal, sehingga memunculkan perlunya pendekatan baru yang lebih adil dan
kontekstual. Salah satu pendekatan yang muncul sebagai respons terhadap bias gender dalam
tafsir klasik adalah metode Mubadalah yang dikembangkan oleh Fagihuddin Abdul Qodir.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep dan implementasi metode Mubadalah dalam
penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan relasi gender, khususnya dalam hal
kepemimpinan perempuan, relasi suami-istri, dan pembagian warisan. Metode penelitian yang
digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research). Data
diperoleh dari literatur primer berupa karya Qira’ah Mubadalah dan literatur sekunder dari
karya akademik lainnya. Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis melalui tiga tahap:
identifikasi konsep Mubadalah, analisis implementatif, dan evaluasi relevansi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa metode Mubadalah menawarkan paradigma tafsir yang berpijak pada
prinsip kesalingan (reciprocality) dan keadilan. Tafsir dilakukan dengan memperhatikan
konteks sosial, budaya, dan historis serta prinsip universal Islam. Dengan pendekatan ini, relasi
gender dalam Al-Qur’an tidak lagi dilihat secara hierarkis, melainkan sebagai hubungan
kemitraan yang setara. Metode ini menjadi kontribusi penting dalam membangun tafsir yang
inklusif dan adil gender dalam masyarakat Muslim kontemporer.

Kata Kunci: Mubadalah, Fagihuddin, Tafsir, Gender

. Pendahuluan
Isu kesetaraan gender dalam Islam telah menjadi wacana penting dalam kajian keislaman
kontemporer, terutama dalam konteks relasi antara teks dan realitas sosial. Seiring
meningkatnya kesadaran terhadap pentingnya keadilan dan kesetaraan dalam berbagai aspek
kehidupan, muncul kebutuhan untuk membaca ulang teks-teks keagamaan yang selama ini
dimaknai secara literal dan konvensional.* Dalam banyak kasus, interpretasi terhadap ayat-ayat
Al-Qur’an maupun hadis yang berkaitan dengan relasi gender kerap kali merefleksikan struktur
masyarakat patriarkal, yang tidak jarang menghasilkan diskriminasi terhadap perempuan. Hal
ini memunculkan pertanyaan Kkritis mengenai validitas dan keadilan dari tafsir-tafsir tradisional
terhadap isu-isu gender.2
Sebagai respons terhadap kondisi tersebut, sejumlah pemikir Muslim kontemporer

! Lies Marcoes-Natsir, "Islam, Gender, dan Reinterpretasi Teks Suci," dalam Menjadi Perempuan Muslim
Progresif, ed. Gadis Arivia (Jakarta: Komnas Perempuan, 2006), him. 45.
2 Musdah Mulia, Islam dan Inspirasi Keadilan Gender (Jakarta: KIBLAT, 2005), him. 24.

153


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
mailto:12330211889@students.uin-suska.ac.id
mailto:12330222021@students.uin-suska.ac.id

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

mengembangkan pendekatan-pendekatan tafsir yang lebih kontekstual, salah satunya adalah
pendekatan Mubadalah yang diperkenalkan oleh Fagihuddin Abdul Qodir. Pendekatan ini
menjadikan kerangka metodologis yang menempatkan relasi laki-laki dan perempuan dalam
posisi yang setara berdasarkan prinsip timbal balik dan keadilan. Metode Mubadalah tidak
hanya membaca teks secara tekstual, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial, budaya,
dan historis yang melatarbelakangi lahirnya suatu teks.* Dengan demikian, pendekatan ini
berupaya menghidupkan semangat dasar Islam sebagai agama rahmat dan keadilan bagi seluruh
umat manusia, tanpa membedakan jenis kelamin.

Fagihuddin  Abdul Qodir, sebagai tokoh utama penggagas pendekatan ini,
mengembangkan metode Mubadalah sebagai alternatif atas dominasi tafsir yang bias gender
dalam literatur Islam klasik.* Dalam pandangannya, banyak teks-teks agama yang sebenarnya
bersifat universal dan adil, namun mengalami penyempitan makna akibat pendekatan tafsir
yang tidak sensitif terhadap isu gender.> Oleh karena itu, Mubadalah hadir sebagai upaya kritis
untuk membongkar bias-bias tersebut dan menawarkan pembacaan yang lebih adil dan
berperspektif kesetaraan.

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis metode Mubadalah sebagai salah satu bentuk
tafsir kontemporer yang berpijak pada prinsip keadilan gender. Fokus kajian akan diarahkan
pada biografi singkat dan pemikiran fagihuddin abdul godir, implementasi metode mubadalah
dalam tafsir al-Qur’an, relevansi metode mubadalah dalam tafsir kontemporer. Dengan
melakukan kajian terhadap pendekatan Mubadalah, diharapkan muncul pemahaman yang lebih
mendalam tentang pentingnya pembacaan Kritis terhadap teks agama, serta urgensi membangun
paradigma tafsir yang menjunjung tinggi nilai-nilai kesetaraan dan keadilan. Hal ini menjadi
langkah strategis dalam menciptakan masyarakat Muslim yang lebih inklusif, adil, dan sesuai
dengan nilai-nilai dasar Islam sebagai agama yang membawa rahmat bagi seluruh semesta.

. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library
research), yang berfokus pada analisis berbagai sumber tertulis terkait metode tafsir Mubadalah
dan kesetaraan gender dalam Islam. Sumber utama yang digunakan adalah buku Qira’ah
Mubadalah karya Fagihuddin Abdul Qodir, sementara sumber sekunder mencakup karya
akademisi lain seperti buku Nur Rofiah, tentang Nalar Kritis Muslimah: Tafsir Berkeadilan
Gender, Jurnal karya Abd. Basid and Syukron Jazila, Tentang Tinjauan Konsep Mubadalah Dan
Tafsir Magashidi Dalam Merespon Isu Kekerasan Seksual, Buku Ariyani Dwi Nugraheni dan
Siti Fu’adah, Tafsir Mubadalah dalam Perspektif Gender untuk Mewujudkan Keluarga Sakinah.
jurnal Yusran Djama and Siti Zulaikha, hermeneutika kontekstual dan qira’ah mubadalah
tentang ‘ dua banding satu * harta dan lain lain. Data dikumpulkan melalui studi dokumentasi
dan dianalisis secara deskriptif-analitis dengan tiga tahap, yaitu identifikasi konsep Mubadalah,
analisis implementasinya dalam tafsir Al-Qur’an, serta evaluasi relevansinya dalam
membangun kesetaraan gender. Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman yang lebih
komprehensif mengenai metode tafsir Mubadalah dan kontribusinya dalam menciptakan
keadilan gender dalam Islam.

. Pembahasan dan Hasil Penelitian
1. Biografi Singkat dan Pemikiran Faqihuddin Abdul Qodir

Fagihuddin Abdul Kodir lahir pada 31 Desember 1971 di Cirebon, Jawa Barat. la
memulai pendidikan agamanya di Pesantren Dar al-Tauhid Arjawinangun, Cirebon, yang

3 Fagihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam
(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2023), him. 21.

4 1bid, him. 9.

5 Nur Rofiah, Nalar Kritis Muslimah: Tafsir Berkeadilan Gender (Jakarta: Rumah Kitab, 2022), him. 57.

154


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

diasuh oleh K.H. Ibnu Ubaidillah Syatori dan K.H. Husein Muhammad, sejak tahun 1983
hingga 1989. Setelah menyelesaikan pendidikan di pesantren, ia melanjutkan studi ke jenjang
perguruan tinggi dengan mengambil dua program sekaligus: Fakultas Dakwah di Abu Nur
(1989-1995) dan Fakultas Syari’ah di Universitas Damaskus (1990-1996). Pendidikan
magisternya ia tempuh di International Islamic University Malaysia (IIUM) pada Fakultas
Islamic Revealed Knowledge and Human Sciences, dengan fokus pada pengembangan figh
zakat, yang diselesaikannya pada tahun 1999. Selanjutnya, ia menempuh pendidikan doktoral di
Consortium for Religious Studies (ICRS), Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, dan meraih
gelar doktor pada tahun 2015. Disertasi yang ia tulis membahas tafsir karya Abu Syuqqgah, yang
menjadi salah satu fondasi lahirnya pendekatan Qira’ah Mubadalah.®

Pada awal dekade 2000-an, Fagihuddin mulai bergabung dengan Rahima Jakarta, serta
aktif menulis dalam rubrik “Dirasah Hadis” di majalah Swara Rahima dan terlibat dalam Forum
Kajian Kitab Kuning (FL3) Ciganjur.” Sejak 2016, ia turut menjadi anggota tim penyusun,
kontributor konsep, instruktur, sekaligus fasilitator dalam program Bimbingan Perkawinan yang
digagas oleh Kementerian Agama Republik Indonesia.® Pada tahun yang sama, bertepatan
dengan bulan Ramadhan, ia menggagas dan meluncurkan situs www.mubadalah.com dan
www.mubadalahnews.com sebagai media untuk menyebarkan tulisan-tulisan populer seputar
hak-hak perempuan dalam Islam.® Platform ini menjadi wadah penting bagi narasi keislaman
yang berbasis pada perspektif Mubadalah, yakni relasi setara antara laki-laki dan perempuan.

Rangkaian aktivitas intelektual dan aktivisme yang dijalankan Fagihuddin turut
memperkaya wacana feminisme Islam di Indonesia. Feminisme dalam konteks Islam berupaya
memperjuangkan kesetaraan hak antara perempuan dan laki-laki, yang kerap terabaikan dalam
pandangan konservatif. Dengan demikian, feminisme Islam berperan sebagai jembatan antara
tradisionalisme konservatif dan arus feminisme modern. David dan Julia Jary menyatakan
bahwa feminisme, baik dalam teori maupun praktik sosial-politik, bertujuan membebaskan
perempuan dari dominasi dan eksploitasi laki-laki. Oleh karena itu, pendapat Jalaluddin
Rakhmat bahwa Islam mendukung nilai-nilai feminisme bukanlah hal yang berlebihan, sebab
Islam menentang segala bentuk ketidakadilan.

Fagihuddin Abdul Qadir yang dikenal sebagai cendikiawan muslim yang rajin
menyuarakan ketidakadilan gender. Dalam pemikirannya, beliau menawarkan konsep yang di
namai mubadalah (kesalingan).!* Mubadalah merupakan bentuk mufa’alah dan musyarakah
yang terdiri dari tiga huruf, yaitu, “ba-da-la”, sama artinya dengan al- ‘4syriy yaitu mengganti,
mengubah, menukar.?? Jika dikaitkan dengan kata awalnya, mubadalah berarti saling
mengganti, saling mengubah, dan saling menukar satu sama lain. Fagihuddin Abdul Qadir
menjelaskan bahwa mubadalah ialah sebuah proyektif dan pemahaman antara dua pihak yang
terdapat dalam relasi tertentu. Yang didalamnya terdapat nilai, semangat kemitraan, kesalingan,
kerjsama, timbal balik dan prinsip resiprokal.:

6 Fagihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam
(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2023), him. 613-614.

" Rahima, “Profil Penulis: Faqihuddin Abdul Kodir,” Swara Rahima, diakses 9 April 2025, dari
https://swararahima.com

8 Kementerian Agama Republik Indonesia, Panduan Bimbingan Perkawinan: Perspektif Islam yang
Berkeadilan Gender, (Jakarta: Ditjen Bimas Islam, 2022).

® “Tentang Kami,” Mubadalah.id dan Mubadalahnews.com, diakses 9 April 2025, dari https://mubadalah.id
dan https://mubadalahnews.com

10 Nuning Suryorini, “Islam dan Feminisme: Studi Kritis terhadap Gerakan dan Wacana Gender dalam
Islam,” Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 37, No. 2, (2022.): him 1-15.

11 Fagihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam
(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2021), him. 10.

12 1hid., him. 11.

13 Ariyani Dwi Nugraheni dan Siti Fu’adah, “Tafsir Mubadalah dalam Perspektif Gender untuk
Mewujudkan Keluarga Sakinah,” Jurnal Gender dan Sosial, VVol. 2, No. 1 (2020): him. 15-27.

155


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
https://swararahima.com/
https://mubadalahnews.com/

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Mubadalah berangkat dari kebutuhan untuk mengkaji ulang tafsir-tafsir klasik yang
sering kali bersifat normatif dan dipengaruhi oleh konteks sosial-politik masa lampau dan juga
menolak pemisahan atau penafsiran yang secara inheren membedakan antara laki-laki dan
perempuan.* Prinsip kesetaraan berakar pada pemahaman bahwa manusia, tanpa memandang
jenis kelamin, memiliki hak dan martabat yang sama sebagai makhluk ciptaan Allah. Konsep
ini dikuatkan oleh ayat-ayat Al-Qur’an yang menegaskan asal-usul manusia dari satu jiwa,
misalnya pada QS. An-Nisa:1.

Dalam praktik penafsiran, Mubadalah mendorong para mufasir untuk tidak terjebak
dalam interpretasi yang secara default menempatkan laki-laki pada posisi lebih tinggi. Hal
tersebut berarti bahwa teks-teks yang tampak memberikan keistimewaan pada satu gender harus
ditelaah kembali apakah konteks sejarah dan sosialnya sudah tidak relevan dengan kondisi
kekinian, di mana perempuan memiliki peran yang semakin aktif dalam berbagai bidang
kehidupan, mulai dari politik, ekonomi, hingga pendidikan.’® Sedangkan Tafsir tradisional
sering kali menggunakan narasi yang memposisikan perempuan sebagai pihak yang pasif atau
sekunder. Metode Mubadalah menolak narasi tersebut dengan menunjukkan bahwa banyak teks
suci sebenarnya mengandung potensi untuk mengangkat derajat perempuan jika dibaca secara
holistik dan kontekstual.

Prinsip timbal balik atau resiprokal merupakan ide bahwa setiap hak dan kewajiban dalam
suatu hubungan harus berlaku secara seimbang antara kedua belah pihak. Dalam konteks
pernikahan, hubungan antara suami dan istri tidak boleh dilihat sebagai hierarki satu arah,
melainkan sebagai interaksi yang saling menguntungkan dan berimbang.” Dalam tafsir
Mubadalah, teks-teks yang menyebutkan kewajiban atau hak harus dilihat dari dua sisi.
Misalnya, jika ada ayat yang menekankan kewajiban istri untuk menaati suami, maka pada
prinsipnya harus ada penyeimbangan di mana suami juga mempunyai kewajiban untuk
melindungi, menghargai, dan mendukung istrinya. Pendekatan ini menantang interpretasi yang
kaku dan tidak adil, karena menolak asumsi bahwa peran laki-laki sebagai “pemimpin” secara
otomatis berarti kekuasaan absolut tanpa tanggung jawab.

Metode Mubadalah memandu para penafsir untuk tidak menerima tafsir secara harfiah
tanpa mempertimbangkan konteks sejarah, budaya, dan sosial saat teks tersebut diwahyukan.
Contoh nyata adalah QS. An-Nisa: 34 yang sering ditafsirkan sebagai dasar untuk struktur
patriarki. Tafsir tradisional cenderung menekankan peran dominan laki-laki tanpa mengaitkan
konteks ekonomi dan sosial pada masa itu. Dengan pendekatan Mubadalah, tafsir tersebut
dianalisis ulang dengan melihat peran ekonomi yang dimainkan oleh laki-laki di masa lalu, dan
mengajukan bahwa dalam konteks modern, kepemimpinan dalam keluarga harus dilihat sebagai
tugas bersama, bukan semata-mata berdasarkan jenis kelamin.

Selain merujuk pada teks, Mubadalah juga mengintegrasikan data empiris dan
pengalaman kehidupan nyata perempuan. Islam dikenal sebagai agama yang memiliki misi
membawa kemaslahatan (maslahah) bagi seluruh umat manusia. Metode Mubadalah
mengedepankan bahwa penafsiran naskah suci harus diarahkan untuk mencapai kesejahteraan
dan keadilan sosial. Semua interpretasi harus dievaluasi berdasarkan kontribusinya terhadap
kemaslahatan bersama, bukan hanya keuntungan sekelompok pihak.'®* Misalnya, praktik
poligami yang sering diargumentasikan dalam tafsir tradisional harus dikaji apakah benar-benar
membawa kesejahteraan bagi semua pihak yang terlibat. Jika praktik tersebut menimbulkan

14 Fagihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam
(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2023), him. 13.

15 1bid., him. 34.

18 1bid., him. 36.

17 1bid., him. 40.

18 Fagihuddin Abdul Kodir, “Mubadalah: Sebuah Pendekatan Gender dalam Islam,” Jurnal Musawa, Vol.
15, No. 1 (2023): him. 1-20.

156


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

penderitaan atau ketidakadilan, maka tafsir tersebut perlu direvisi agar lebih sesuai dengan
tujuan kemaslahatan umat.*°

Dalam magnum opusnya, Fagihuddin menerangkan bahwa ada tiga langkah kronologis
dan saling terkait yang dapat ditempuh dalam menafsirkan teks-teks agama menggunakan
pendekatan mubadalah ini, antara lain: (1) Menegaskan prinsip nilai dari al-Quran dan hadis
menjadi pondasi pemaknaan bagi teks-teks parsial yang akan diintrepretasikan. (2) Menemukan
gagasan utama dari teks yang akan kita interpretasikan yang akan dikaitkan dengan prinsip nilai
hasil kerja langkah pertama dan prinsip yang ada pada langkah Kketiga. (3)
Mengimplementasikan gagasan utama tersebut pada jenis kelamin yang tidak disebutkan dalam
teks. Dengan demikian, teks tersebut dapat mencakup semua jenis kelamin.?

Metode di atas didasarkan pada tiga dasar penarikan kesimpulan, yaitu: (1) Islam hadir
untuk laki-laki dan perempuan, sehingga sumber ajarannya menyasar ke keduanya. (2) Prinsip
relasi antar keduanya berdasarkan prinsip kerja sama dan kesalingan. (3) Teks-teks keagamaan
terbuka untuk direinterpretasikan. Ketiga premis ini mengantarkan pada tiga bagian teks-teks
Islam, vyaitu pada teks fundamental (al-mabadi), teks tematik (al-gawaid), dan teks
implementatif dan operasional (juz'iyyat). Mubadalah bekerja di kelompok juz'iyyat yang
memuat hal parsial tentang laki-laki dan perempuan. Adapun Kkerja utamanya adalah
menafsirkan teks agar sesuai dengan al-mabadi dan al-gawaid.*

Dalam perpektif mubadalah, langkah pertama yang dilakukan adalah meletakkan
pemaknaan teks hadis pada arus utama ajaran Islam, bahwa kehidupan ini (laki-laki dan
perempuan) adalah ujian untuk meningkatkan kebaikan dan menjaga diri dari keburukan,
sebagaimana yang termaktub dalam QS. al-Mulk ayat 1-2. Kedua, menangkap pesan moral dari
teks hadis tersebut, yaitu menjaga diri dari kemungkinan terjerumus pada fitnah dan pesona.?
Laki-laki adalah subjek yang diajak bicara dalam teks tersebut, sehingga perempuan
ditempatkan pada posisi fitnah yang dimaksud. Ketiga, membalik (bahwa pesona juga
ditimbulkan oleh laki-laki kepada perempuan), sehingga perempuan pun diminta untuk waspada
dan menjaga diri.%

Jika di llustrasikan, cara kerja metode mubadalah maka terlihat seperti pada gambar di
bawabh ini:

Resiprokal
Gagasan Utama

Prinsip Universal Islam

/Bambar 1. Cara Kerja Metode Mubadalafx

19 1bid., him. 65.

20 Siti Alfi Aliyah dan Raihan Safira Aulia, “Metode Qira’ah Mubadalah pada Kasus Kepemimpinan
Perempuan,” Anida: Jurnal Pemikiran Islam, VVol. 13, No. 1 (2021): him. 1-15.

21 Fagihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam
(Yogyakarta: Fahmina Institute, 2016), him. 196-197.

22 Saifullah, “Fitnah Perempuan dalam Hadis: Kajian dengan Pendekatan Mubadalah,” Jurnal Harkat, Vol.
15, No. 2 (2019): him. 147-160.

23 Fagihuddin Abdul Qodir, Islam yang Ramah Perempuan: Tafsir Hadis Kesalingan Gender dalam Islam
(YYogyakarta: Fahmina Institute, 2022), him. 288-293.

157


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

2. Implementasi Metode Mubadalah dalam Tafsir Al-Qur’an
a. Ayat tentang Kepemimpinan Perempuan
Surat An-Nisa’ (4) 34:

bzt 2 '\ujdmdu“””“ A G sledh JB Ohig8 s

“Kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum perempuan, oleh karena Allah
telah melebihkan sebagian mereka atas sebagian yang lain, dan karena mereka telah
menafkahkan sebagian dari harta mereka...”

Dalam tafsir klasik seperti Tafsir al-Jalalayn, ayat ini dipahami dalam kerangka struktur
sosial masyarakat patriarkis. Kepemimpinan laki-laki dimaknai sebagai hasil dari kelebihan
alami (seperti fisik dan akal) serta tanggung jawab ekonomi mereka. Tafsir al-Qurthubi
memperkuat hal ini dengan menyebutkan bahwa kepemimpinan laki-laki merupakan amanah
untuk memelihara, mendidik, dan memberi nafkah, bukan sebagai bentuk dominasi. Namun,
pendekatan Mubadalah yang dikembangkan oleh Fagihuddin Abdul Qodir mencoba
menawarkan cara pandang yang berbeda. Menurutnya, kata “qawwam” tidak harus dimaknai
sebagai superioritas mutlak laki-laki atas perempuan. Dalam konteks modern, ketika perempuan
juga berperan sebagai pencari nafkah, pemimpin lembaga, atau bahkan kepala keluarga, maka
relasi kepemimpinan tersebut dapat berlaku sebaliknya.

Fagihuddin menunjukkan bahwa prinsip “bima faddalallah” (karena Allah melebihkan
sebagian atas sebagian) tidak mengacu pada satu jenis kelamin secara absolut, tetapi
menunjukkan diferensiasi tanggung jawab yang kontekstual dan historis. Dalam tafsir
kontemporer seperti Tafsir Al-Misbah oleh M. Quraish Shihab, ditegaskan bahwa
kepemimpinan adalah amanah yang bersifat fungsional, bukan identitas tetap berdasarkan jenis
kelamin. Maka dalam konteks tertentu, perempuan dapat menjadi pemimpin jika ia memiliki
kemampuan dan tanggung jawab yang diperlukan.?

b. Ayat tentang Relasi Suami Istri
Surat Al-Bagarah (2): 187:

&wu EQJU&

“Mereka (para istri) adalah pakaian bagimu, dan kamu pun adalah pakaian bagi

mereka...”

Tafsir klasik seperti Tafsir Ath-Thabari dan Tafsir Ibn Kathir menjelaskan bahwa ayat ini
menunjukkan kedekatan emosional dan fungsi saling melindungi antara pasangan. Al-Maraghi
menambahkan bahwa makna “libas” (pakaian) melambangkan kehormatan, penutup aib, dan
keintiman.

Metode Mubadalah mengangkat ayat ini sebagai paradigma kesalingan hubungan suami-
istri. Tidak ada dominasi satu pihak atas pihak lain, melainkan relasi setara yang saling
menopang. Menurut Fagihuddin Abdul Qodir, pemaknaan timbal balik ini sejalan dengan
magashid al-shariah, yaitu keadilan dan kemaslahatan bersama dalam rumah tangga.
Pendekatan ini berbeda dengan model tafsir tradisional yang menempatkan suami sebagai
penguasa dan istri sebagai yang dipimpin. Dalam perspektif Mubadalah, ayat ini menjadi dasar
kesalingan peran: suami dan istri sama-sama memiliki fungsi pelindung, penyejuk, dan
penghormatan satu sama lain.

c. Ayat tentang Warisan
Surat An-Nisa’ (4): 11:

M%\b&a;ﬁg;}.}}j ! f)é v—gag/ﬁ‘ji

2 Siti Alfi Aliyah and Raihan Safira Aulia, “Metode Qira’ah Mubadalah Pada Kasus Kepemimpinan
Perempuan,” An-Nida’ 46, no. 2 (2022): 174, https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i2.20860.

158


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

“Allah mensyariatkan bagimu tentang (pembagian warisan untuk) anak-anakmu, yaitu:
bagian seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua anak perempuan...”

Teks ini secara literal menetapkan pembagian warisan yang berbeda antara laki-laki dan
perempuan. Dalam tafsir klasik seperti Tafsir Al-Qurthubi, dijelaskan bahwa hal ini berdasar
pada tanggung jawab finansial laki-laki yang lebih besar pada masa itu. Tafsir ini mengikat
pembagian warisan pada struktur sosial Arab abad ke-7.

Metode Mubadalah meninjau ulang tafsir literal ini dengan memperhatikan konteks sosial
kontemporer. Dalam masyarakat modern, perempuan sering kali turut berkontribusi dalam
ekonomi keluarga, bahkan menjadi satu-satunya tulang punggung. Oleh karena itu, pembagian
warisan secara ketat berdasarkan jenis kelamin bisa menimbulkan ketidakadilan.

Pendekatan Mubadalah mendukung reinterpretasi dengan dasar magashid al-shariah, yaitu
keadilan. Fagihuddin menyatakan bahwa jika beban dan peran sosial telah berubah, maka
hukum figh dapat ditinjau ulang agar tetap mencerminkan keadilan substantif. Ini bukan berarti
menentang nash, tetapi memahami tujuannya secara lebih kontekstual dan bijak.?

3. Relevansi Metode Mubadalah dalam tafsir kontemporer

Metode Mubadalah, yang diperkenalkan oleh Fagihuddin Abdul Kodir, merupakan
pendekatan penafsiran Al-Qur’an yang menekankan prinsip kesalingan dan kesetaraan antara
laki-laki dan perempuan. Pendekatan ini menjadi signifikan dalam diskursus tafsir Islam
kontemporer karena mampu menyeimbangkan pemahaman teks Al-Qur’an agar lebih inklusif,
menjawab tantangan modern terkait keadilan gender dalam Islam, dan membantu reformasi
pemikiran Islam menuju interpretasi yang lebih kontekstual.
a. Menyeimbangkan Pemahaman Teks Al-Qur’an agar Lebih Inklusif

Dalam tradisi tafsir klasik, banyak penafsiran yang cenderung bias gender, menempatkan
laki-laki sebagai subjek utama dan perempuan sebagai objek. Metode Mubadalah berupaya
mengatasi hal ini dengan membaca teks secara resiprokal, di mana laki-laki dan perempuan
diperlakukan sebagai subjek yang setara dalam penafsiran. Sebagai contoh, dalam penafsiran
ayat tentang bidadari surga, pendekatan Mubadalah menekankan bahwa gambaran kenikmatan
surga tidak hanya diperuntukkan bagi laki-laki, tetapi juga bagi perempuan, sehingga
menciptakan pemahaman yang lebih inklusif dan adil gender.?

1. Menjawab Tantangan Modern terkait Keadilan Gender dalam Islam

Isu keadilan gender menjadi salah satu tantangan utama dalam masyarakat modern.
Metode Mubadalah menawarkan solusi dengan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang
sebelumnya dianggap bias gender secara lebih adil. Misalnya, dalam penafsiran ayat-ayat
tentang nusyuz (pembangkangan) dalam QS. An-Nisa: 34, pendekatan Mubadalah memahami
bahwa konsep nusytiz tidak hanya berlaku bagi istri, tetapi juga bagi suami. Dengan demikian,
baik suami maupun istri dianjurkan untuk menyelesaikan konflik dengan cara yang adil dan
saling menghormati.?

2. Membantu Reformasi Pemikiran Islam Menuju Interpretasi yang Lebih Kontekstual

Metode Mubadalah mendorong penafsiran Al-Qur’an yang mempertimbangkan konteks
sosial dan historis saat ini, sehingga pesan-pesan Al-Qur’an tetap relevan dengan
perkembangan zaman. Pendekatan ini sejalan dengan metodologi hermeneutika yang
menekankan pentingnya memahami teks dalam konteksnya. Dengan demikian, metode

% Yusran Djama and Siti Zulaikha, “HERMENEUTIKA KONTEKSTUAL DAN QIRA ° AH
MUBADALAH TENTANG ‘ DUA BANDING SATU * HARTA” 7, no. 1 (2024).

2 T N Hilmie and U F Thohir, “Rekonstruksi Penafsiran Ayat Bidadari Surga Melalui Tafsir Mubadalah,”
Proceeding of Conference on 3 (2023): 1-16,
https://prosiding.iainponorogo.ac.id/index.php/ficosis/article/view/941.

27 S M Ghummiah, “Qira’Ah Mubadalah Sebagai Dialektika Penafsiran Ayat-Ayat Nusyiz Di Era
Kontemporer,”  Al-Tadabbur:  Jurnal  llmu  Al-Qur’an ... 8, no. 02 (2023): 359-74,
https://doi.org/10.30868/at.v8i02.5321.

159


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Mubadalah berkontribusi pada reformasi pemikiran Islam menuju interpretasi yang lebih
kontekstual dan aplikatif.

Secara keseluruhan, metode Mubadalah memberikan kontribusi signifikan dalam tafsir
kontemporer dengan menekankan prinsip kesetaraan dan keadilan gender. Pendekatan ini
memungkinkan penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an yang lebih inklusif, adil, dan relevan dengan
realitas sosial saat ini, sehingga mendorong terciptanya pemahaman keagamaan yang lebih
humanis dan responsif terhadap isu-isu gender.?

. Kesimpulan

Metode Mubadalah yang dikembangkan oleh Fagihuddin Abdul Qodir memberikan
perspektif baru dalam studi tafsir Al-Qur’an dengan menekankan pada prinsip kesalingan,
keadilan, dan kesetaraan gender dalam relasi antara laki-laki dan perempuan. Pendekatan ini
muncul sebagai sebuah kritik terhadap tafsir-tafsir klasik yang selama ini cenderung
mempertahankan struktur patriarkal dalam interpretasi terhadap teks-teks Al-Qur’an. Sebagai
sebuah metode tafsir kontemporer, Mubadalah berusaha untuk menanggapi ketidakadilan yang
seringkali muncul akibat pembacaan teks Al-Qur’an yang bias gender, dengan mengedepankan
prinsip keadilan bagi semua pihak, tanpa membedakan jenis kelamin. Dalam aplikasinya,
metode Mubadalah ini sangat relevan ketika diterapkan pada ayat-ayat yang membahas tema-
tema kepemimpinan, relasi suami-istri, dan warisan. Sebagai contoh, dalam QS. An-Nisa: 34
yang sering dipahami sebagai penegasan bahwa laki-laki lebih dominan dalam rumah tangga,
metode Mubadalah menawarkan tafsiran yang lebih adil dengan memperhatikan konteks sosial
yang berkembang saat ini, di mana kedua pihak, baik laki-laki maupun perempuan, harus saling
berbagi tanggung jawab dan saling menguatkan dalam mengelola rumah tangga. Demikian
pula, dalam QS. Al-Bagarah: 187 yang membahas hubungan antara suami dan istri, Mubadalah
menekankan prinsip saling mendukung dan berbagi hak serta kewajiban, bukan hanya sebagai
kewajiban satu pihak terhadap pihak lainnya.

Lebih lanjut, dalam konteks pembagian warisan, misalnya pada QS. An-Nisa: 11, metode
Mubadalah menawarkan pandangan yang lebih adil, dengan mempertimbangkan bahwa sistem
warisan yang adil tidak hanya mengedepankan jumlah harta yang diterima oleh laki-laki dan
perempuan, tetapi juga menghargai hak-hak mereka sesuai dengan kontribusi mereka dalam
kehidupan sosial dan ekonomi. Dengan memanfaatkan pendekatan Mubadalah, tafsir menjadi
lebih inklusif dan responsif terhadap perubahan zaman, terutama dalam menanggapi isu-isu
sosial yang berkenaan dengan gender. Melalui prinsip kesalingan, metode ini menegaskan
bahwa tafsir Al-Qur’an tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga harus mampu memberi solusi
atas masalah-masalah sosial yang muncul di masyarakat. Maka, penerapan metode Mubadalah
tidak hanya berkontribusi pada pembaruan tafsir, tetapi juga menjadi bagian dari upaya untuk
mewujudkan kesetaraan gender dalam masyarakat Islam.

Secara keseluruhan, metode Mubadalah menunjukkan bahwa tafsir Al-Qur’an dapat
dijadikan alat untuk mendorong perubahan sosial yang lebih adil, inklusif, dan setara. Metode
ini membuka ruang bagi pembacaan Al-Qur’an yang lebih humanis dan memperhatikan aspek
keadilan sosial, bukan hanya dalam dimensi teologis semata, tetapi juga dalam kaitannya
dengan persoalan-persoalan praktis yang dihadapi umat manusia di masa kini, khususnya terkait
dengan hubungan gender dan keadilan sosial. Dengan demikian, metode Mubadalah
memberikan kontribusi yang signifikan dalam memperkaya wacana tafsir kontemporer, serta
memberikan perspektif baru dalam memahami peran perempuan dalam Islam yang lebih adil
dan setara.

2 Abd. Basid and Syukron Jazila, “Tinjauan Konsep Mubadalah Dan Tafsir Maqashidi Dalam Merespon
Isu Kekerasan Seksual,” Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 12, no. 1 (2023): 117-32,
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v12i1.722.

160


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

MAHABBAH: Jurnal lImu Ushuluddin Dan Pemikiran Islam
Vol. 1 No. 2 Tahun 2025

E-ISSN: 3089-5901

Web: https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah

Referensi

Alfi Aliyah, Siti, and Raihan Safira Aulia. “Metode Qira’ah Mubadalah Pada Kasus
Kepemimpinan Perempuan.” An-Nida’ 46, no. 2 (2022): 174. https://doi.org/10.24014/an-
nida.v46i2.20860.

Aliyah, S. A., & Aulia, R. S. (2021). Metode Qira’ah Mubadalah pada kasus kepemimpinan
perempuan. Anida: Jurnal Pemikiran Islam, 13(1).

Basid, Abd., and Syukron Jazila. “Tinjauan Konsep Mubadalah Dan Tafsir Maqashidi Dalam
Merespon Isu Kekerasan Seksual.” Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman
12, no. 1 (2023): 117-32. https://doi.org/10.35878/islamicreview.v12i1.722.

Djama, Yusran, and Siti Zulaikha. “HERMENEUTIKA KONTEKSTUAL DAN QIRA ° AH
MUBADALAH TENTANG ‘° DUA BANDING SATU * HARTA” 7, no. 1 (2024).

Fagihuddin Abdul Qodir. (2023). Islam yang ramah perempuan: Tafsir hadis kesalingan gender
dalam Islam. Yogyakarta: Fahmina Institute.

Ghummiah, S M. “Qira’Ah Mubadalah Sebagai Dialektika Penafsiran Ayat-Ayat Nusytz Di
Era Kontemporer.” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an ... 8, no. 02 (2023): 359-74.
https://doi.org/10.30868/at.v8i02.5321.

Hilmie, T N, and U F Thohir. “Rekonstruksi Penafsiran Ayat Bidadari Surga Melalui Tafsir
Mubadalah.”  Proceeding of  Conference on .. 3  (2023): 1-16.
https://prosiding.iainponorogo.ac.id/index.php/ficosis/article/view/941.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2016). Panduan bimbingan perkawinan: Perspektif
Islam yang berkeadilan gender. Jakarta: Ditjen Bimas Islam.

Marcoes-Natsir, L. (2006). Islam, gender, dan reinterpretasi teks suci. Dalam G. Arivia (Ed.),
Menjadi perempuan Muslim progresif. Jakarta: Komnas Perempuan.

Mulia, M. (2023). Islam dan inspirasi keadilan gender. Jakarta: KIBLAT.

Nugraheni, A. D., & Fu’adah, S. (2020). Tafsir Mubadalah dalam perspektif gender untuk
mewujudkan keluarga sakinah. Jurnal Gender dan Sosial, 2(1Nur Rofiah. (2019). Nalar
kritis Muslimah: Tafsir berkeadilan gender. Jakarta: Rumah Kitab.

Rahima. (2025, April 9). Profil penulis: Fagihuddin Abdul Kodir. Swara Rahima. Diakses dari
https://swararahima.com

Suryorini, N. (2022). Islam dan feminisme: Studi kritis terhadap gerakan dan wacana gender
dalam Islam. Jurnal Pemikiran Islam, 37(2).

Tentang Kami. (2025, April 9). Mubadalah.id dan Mubadalahnews.com. Diakses dari
https://mubadalah.id dan https://mubadalahnews.com

161


https://journal.iai-daraswaja-rohil.ac.id/index.php/mahabbah
https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i2.20860
https://doi.org/10.24014/an-nida.v46i2.20860
https://doi.org/10.35878/islamicreview.v12i1.722
https://doi.org/10.30868/at.v8i02.5321
https://prosiding.iainponorogo.ac.id/index.php/ficosis/article/view/941
https://swararahima.com/
https://mubadalahnews.com/

